(019)

# மெய்கண்டசாத்திரம்.

திருவருட்பயன் முதலியன். (பழையவுரை).

> தீருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1958.

சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

# ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயனர்

# ஐப்பசிச் சுவாதி மலர்.

an Samurage .

இவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

# மெய்கண்டசாத்திரம்.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த

- 8. திருவருட்பயன்
- 9. வினுவெண்பா (பழையவுரையுடன்.)

மெய்கண்டார்யாண்டு—731 1953.

### மெய்கண்டசாத்திரம். (பதிளைகு).

திருச்சிற்றம்பலம்.

உந்தி களிறு வுயர்போதஞ் சித்தியார் பிந்திருபா வுண்மை பிரகாசம்—வந்தவருட் பண்புவினு போற்றிகோடி பாசமிலா நெஞ்சுவிடு உண்மைநெறி சங்கற்ப முற்று.

. வ்பைவ்டிர் செக்கு இ



இருபத்தொன்முவது குருமஹாசந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகசுவாமிகள்

சிவமயம். திருச்சிற் **றம்**பலம்.

### ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் <sub>அருளிச்செய்த</sub>

- 8. திருவருட்பயன்
- 9. விணுவெண்பா

(பழையவுரைகளுடன்.)

திருக்கமிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறையாதீனத்து இருபத்தொன்ருவது குருமஹாசக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல–ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த்திகள் கட்டளேயிட்டருளியபடி

அவ்வாதீன வித்துவான் த. ச. மீளுட்சிசுந்தரம்பிள்ளேயால் பல பிரதிகளேக்கொண்டு பரிசோதித்துப் பதிப்பிக்கப்பெற்றன.

விசய-ஐப்பசி உரிமை பதிவு. மெய்கண்டார்யாண்டு—731 1953. திருச்சிற்றம்பலம்.

ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயஞர் துதி.

பண்டைமறை வண்டரற்றப் பசுக்தேன் ஞானம் பரிக்தொழுகச் சிவகந்தம் பரந்து நாறக் கண்டஇரு தயகமல் முகைக் கொல்லாம் கண்திறப்பக் காசினிமேல் வந்தஅருட் கதிரோன் விண்டமலர்ப் பொழில்புடைசூழ் வெண்ணெய் மேவும் மெய்கண்ட தேவன்மிகு சைவ நாதன் புண்டரிக மலர்தாழச் சிரத்தே வாழும் பொற்பாதம் எப்போதும் போற்றல் செய்வாம்.

- சிவஞானசித்தியார்

### கணைபதி*து‱*னை. திருச்சிற்றம்பலம்.

### மெய்கண்டதேசிகர்மா&ு.

### கட்டளேக் கலித்துறை.

பூ வேபொற் பூலின் மணமே மணப்பு துப் பூங்கற்ப**கக்** காவே யென தெரு கண்ணேடியன் கண் ஹூட் கருமணியே கோவே குணக்குன் *ந*மேபெ*யின யாண்ட சுகோ தயமே* தேவே திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட சாதேமெய்த் தேசிசுனே.

மெய்வாய்கண் மூக்குச் செலிவழி பேடிசெல் விடயமைைந்தின் ஐவா யகப்படு மீபோன் மயங்கு மகுவினேபேற் குய்வாய்மை காட்டி விணவீட்டி யின்ப முறக்கருணே செய்வாய்திருவெண்கெணய்மெய்கண்டா தமெய்த்தேசிகனே.

ஊ.னே அவ்வூனி ஹயிரே யயிர்க்குயி ரேயுணர்வே வானே மறைப்பொரு ளேயருளேவடி வாகியவெங் கோனே யெனதற் றியானின் தாகவுங் கூட்டுவையோ தேனே திருவெண்ணெய் மெயுகண்ட நாதமெய்த் தேசிகணே. 3

பார்த்த விடமென்கு சாயேற்கு வேற்று முகப்படுமற் முர்த்த வறிவினர் சேயமும் வேம்பெனக் காமருளிற் கூர்த்தமெய் வேடமு மப்படி யேயென் கொடுமையிதைத் தீர்த்தென்னே யாண்டருள் மெய்கண்ட காதமெய்த் தேசிகணே. 4

முற்பவம் வந்த வாலாறு முற்று முடிந்ததற்பின் உற்பவம் வந்த வரலாறு மோர்நில ஹண்மையென்னே அற்புத வீக்ரக வோனந்த ரூப வருட்டிசெல்வமே நிற்பர நின்மைய மெய்கண்ட சாதமெய்த் தேகிகனே. 1

2

உன்மத்த மாபைக்கு முன்னது கன்ம மெனவுடைப்பார் கன்மத்தின் முன்னது மாபையென் பார்கலங் காதருளாய் தன்மத்தை முன்னிட்ட மூன்று முணரு? தபோதனர்க்குச் சின்முத் திரையருண் மெய்கண்ட சாதமெய்த் தேசிகமேன்.

6

சுந்தா மான மூகதா மரையும் சுரத்தவருள் உந்திய பார்வையும் சென்மூத் திரைக்கையு மோங்குமின்பம் தந்தருண் மேனியும் பாதார விந்தமு மாய்த்தமியேன் சிந்தை குடிகொண்ட மெய்கண்ட நாதமெய்த் தேசிகனே.

7

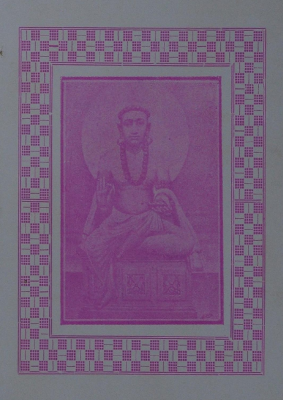
ஆறுக் லேனென் கவூல யெலாங்ன தஞ்செழு**த்தைக்** கூறுக் லேனின் னருட்பெருக் கத்தைக் குறித்துணர்ந்துள் ஊறுக் லேனின் னருளெணேக் காக்குமென் றுண்மையதாத் தேறுக் லேன்வெண்ணெய் மெய்கண்ட காதமெய்த் தேசிகனே. 8

அறிவா லறிதற் கடங்காத பேரொளி யாகியெங்கும் நிறைவாய்ப் பாம சுகமாகி கேய மிலாருளத்திற் பிறிவா யடிய ருளத்தமு தாய்ப்பெரி தாகுமின்பச் செறிவார் திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட காதமெய்த் தேசிகனே. 9

கருவினே பெய்தச் செயுமாண வத்தக்குங் காரணமாம் இருவினே நின்ற நிலமைமைற் அண்மையெல் லாமொருசொற் பொருளின தாக வமைத்தருண் ஞானப் பொருட்சுவையாய்த் இருவெண்ணெய் மேலிய மெய்கண்ட காதமெய்த் தேகிகளே, 10

> திருச்சிற்றம்பலம். ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேலாநிருவடிவாழ்க. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான போதிகள் மலாடிவாழ்க.

> > — ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக மூர்த்திகள்.



### வாழ்த்து.

வாழ்க வந்தணர் வானவ ரானினம் வீழ்க தண்புனல் வேந்தனு மோங்குக ஆழ்க தீயதெல் லாமர குமமே குழ்க வையக முந்துயர் தீர்கவே.

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணே

பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக்

குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன்

சயிலாதி மரபுடையோன் றிரு**மரபு நீடூழி** தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகி**க**ள்.

குறிப்பு:— திருவருட்பயன், சங்கற்பகிராகாணம் இவற்றின் உடை நூல் வேண்டுவோர் தனித்தலி ஒவ்வொன்றுக்கும் எட்டணுவுக்குத் *தபால் துலச்சிட்டுகள் ஆதீன லேபரோி* யனுக்கு அனுப்பிப் பெற்**றக்**கொள்ளவேண்டும்.

அச்சிட்டத: ஸ்ரீ முருகன் அச்சகம், கும்பகோணம். சிவமய**்.** திருச்சிற்றம்பலம். 4**ற** க**வே சூ**ரு.

்திருவருட்பயன் ' என்பது திருவருளினது பயினப்பற்றிக் கூறம் ஒருநூல் எனப் பொருள்படும். திருவருட்பயன் ஆரும் வேற்றமைத்தொகை. அது இரண்டாம் வேற்றமைத் தொகைப் புறத்துப்பிறந்த அன்மொழித்தொகையாய் இந்நூலுக்குக் காரணப் பெயராயிற்று என்பர்பெரியோர். அஃதாவது 'சிவபெருமானுடைய திருவருள் ஆன்மாக்களுக்குப் பயன்படுமாறு இவ்வாறு 'எனத் தெளிவாகக் கூறம் நூல் என்பதே இதன் திரண்ட பொருளாம். இனி. இறைவன் திருவருட்சத்த அநாதிகாலம் தொடங்கியே ஆன்மாக்களுக்குப் பயன்பட உபகரிக்கும் சில்லையப் பக்குவ ஆன் மாக்கள் சிவஞானமே கண்ணுகக்கொண்டு, தெளிவாக உணர்ந்து, வீட்டின்பத்தைப் பெற்றுய்யுமாற்றை எளிதின் உணர்த்துவது இந்நூல் எனினும் இழுக்காது.

இந்நூல் குறள்வேண்பாக்களால் அமைந்தது. காப்பு உள்பட நூற்றேரு குறள் வெண்பாக்களேயும், பப்பத்துக் குறள்வேண்பாக் களேயுடைய பத்து அதிசாரங்களேயும் கொண்டு மிளிர்வது இது. இவற்றள் முதல் ஐந்து அதிகாரங்கள் பொது எனவும், பின் ஐந்து அதிகாரங்கள் சிறப்பு எனவும் கூறப்படுவன ஆம். முதல் மூன்ற அதிகாரங்கள் பதி பச பாச உண்மைகளே விளக்குவன நான்கா வது—திருவருளின்தன்மை இது எனவும், ஐந்தாவது—அத்திரு வருளே ஆன்மாக்களே இரட்சிக்கத் திருவுருக்கொண்டு எழுந் தருளிவந்து உபகரிப்பது இவ்வாறு எனவும், ஆருவது—ஆன்மா திருவருளினுலே உண்மைப் பொருளினே உணரும் முறைமை இப்படி எனவும், ஏழாவது—அறிந்தபடி நின்ற ஆன்மாக்கள் யான் எனது என்னும் செருக்கு அறுதல் எவ்வாற் எனவும், எட்டா வது—ஆன்மாக்கள் திருவருளே துணேயாகக் கொண்டு ஆன்ம லாபம் ஆகிய சிவப்பேற்றை அடையும் கெறி இது எனவும். ஒன் பதாவது—சிவப்பேற்றைஅடைவதற்குரிய சமாதிகூடாதோர் திரு கைந்தெழுத்தின் வீதிப்படி கனித்து அருட்பேற உற்றுச். சிவப் பேற ஆகிய பேரின்பத்தை எளிதில் தீலக்கூடுக எனவும். பத் தாவது சிவப்பேறு அடைந்தோர் நீலே இது எனவும் கூறுவன. ஞாஞுசாரியர் தன்ணயடைந்த ஒரு பக்குவன் அதிதிவிரநீல்பில் நீன்று 'சிவபரம்பொருள் ஆன்மாக்களே ஐந்தொழிற்படுத்து வானேன்'? எனக் கேட்க. 'அஃதெல்லாம் அருளே' என ஆசிரியர் அருளிஞராக. பின்னும், அப்பக்குவன் நனிதேளியுமாறு அவ் அரு னாவது யாது ? அதனுல் அடையும் பயன் என்னே? என்று சிவாகமங்கள் உணர்த்தியவாற விரித்துக் கூறியதே இத்திருவருட் பயனின் உட்கிடை என்க.

இந்நூல் எம்மனேர் பொருட்டு அருளிச்செய்த ஆகிரியர். மேய்கண்டதேவநாயரைடைய பரம்பரையிலே நான்காவது குரவராசு எழுந்தருளியிருந்து முதனூரையே கிவஞானபோதத்தையும் வழிநூலாக எழுந்த கிவஞானகித்தியாரையும் உணர்த்த உணர்ந்த மாணவர்க்குத் தெளியுமாறு புடை நூலாகச் 'சிவப்பிரகாசத்' தையும் மற்றும் எழுநூல்களேயும் தந்தருளிய ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் ஆவரர்கள். 1 உந்தி, 2 களிறு, 3 உயர்போதம், 4 சித்தியார், 5 பிந்திருபா, 6 உண்மை, 7 பிரகாசம், 8 வந்த அருட்பண்பு, 9 விஞ, 10 போற்றி, 11 கொடி, 12 பாசமிலாநெஞ்சுவிடு, 13 உண்மைநெறி, 14 சங்கற்பம்'' என முற்றிய மெய்கண்ட சாத்திரம் பதினுக்கனுள் எட்டாவது சிவப்பிரகாசம் முதலாகச் சங்கற்ப மிராகரணம் ஈருக உள்ள எட்டுச் சாத்திரநூல்களுள் இரண்டாவதுநூல் இஃதாம்: மூன்ரூவது கினுவெண்பா ஆம், இவ்வீரண்டு சாத்திர நூல்களும் இப்போது ஆராய்ந்த பழையவுரையுடன் திருத்தமாக ஆதீனப்பதிப்பாக வெளிவருவன.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாய⊚ர் அருனிய 7-சிவப்பிரகாசம் இவ்வா தீனத்து உரையுடன் நந்தன-—தை மாதத்திலும், 14-சங்கற்ப நிரா கரணம் பழையவுரையுடன் வீசய ஆண்டு–புரட்டாசியில் வீசய தசமி மலராகவும் சித்தாந்தசைவ மெய்யன்பர்களுக்கு எளிதில் கிடைத்த கருலுலம்போலவே இன்ற விசய–ஐப்பசிச்சுவாதி மல

ராக, 8 திருவருட்பயன், 9 வி<mark>ருவெண்பா</mark> ஆகிய இருநூல்களும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மஹாசந்நிதானத்தின் திருவருட்பெருக்கா**ல்** வெளி வருகின்றன. இத‰் அடுத்து ஏனேய சாத்திரநூல்களும் வெளி வரச்சித்தமாயுள்ளன. மெய்கண்டசாத்திரங்கள் பதினுன்கனுள் 1. இருவுந்தியார், 2. திருக்களிற்றப்படியார், 3. சிவஞான போதம். 5 இருபா இருப்து, 7 சிவப்பீரகாசம், 8 திருவருட் பயன், 9. விணுவெண்பா, 14. சங்கற்பநிராகரணம் என்னும் எட்டு நூல்கள் இவ்வாதீனத்து உரையுடன் சிறந்தமுறையில் வெளிவந் துள்ளன. ஏனயே சாத்திர நூல்களில் சிவஞானசித்**தியார் அறுவ**ர் உரையுடனும், சிவஞானபோதம் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள் சிற்றுரை பேருரைகளுடனும் வீரைவில் வெளிவர இருப்பன. சில அச்சாகியும் வருகின்றன. இவை கிவஞானச்சரக்கறையாகிய திரு வாவடுதுறை ஆதீனத்தின் அளவற்ற சிவானந்த அநுபூதியின் பெரு மையை மஃயிலிட்டவிளக்கென உலகுக்கு அறிவித்து நிற்பனவாம் என்கை.

இனி, விருவெண்பா என்பது விளுவியதைக்கூறம் வேண்பா எனவும், விணுவி அறியவேண்டும் பொருளிணக்கூறும் வெண்பா எனவும், வினுவத்தகும் பொருளேக்கூறும் வெண்பா எனவும் பொருள்கொள்ளக் கிடப்பதாகிய சொற்ருடோரம். இது தன்மை, முன்னிலே. படர்க்கையில் இறப்பு நிகழ்வு எதிர்காலங்களேக் காட்டி நிற்பதாய் உள்ளது. ''கடா இன்றி உரை ரிகழாது என்பார் மதம் பற்றிய கலேவழக்கு '' என்பர் பெரியோர். ஆகலின், 'விரு முந்துருத உரையில்லே ' என்பது பழமொழி நானூற்றுச் செய்யுள். ் இதஃன. இச்சூத்திரம் என்றுதலிற்ளே? எனின். என விறைவிக்கொண்டு வரையும் உரைநடைகளானும் அறிக" என அச்செய்யுட் குறிப் புரையில் உணர்த்தியருளினர் மதுரை ஸ்ரீமத் திருநாராயணேயங்கார் சுவாமிகள். எனவே. அறிவுக்கறிவாய் நின்றுணர்த்தும் ஒப்பற்ற பரம்பொருளேச் சிக்டுத்து வீணுவி அறிதற்கு உரியணவாகிய செய்திகளேயெல்லாம் வெண்பா யாப்பில் அமைந்த செய்யுட்களால் ஆக்கிய உளிய நூல் என்பதே தெளிவாம் என்க. இதற்குப் 'பாசத் தை விஞுவி அறியக் கூறிய வெண்பாநூல்'' எனப் பண்பும் விளேயும் அவாய் நிலேயாற்கொண்டு முடித்துப் பொருள்கொள்ள வேண்டும் என்பர் அறிஞர். ஊரும் பேரும் இல்லா அம்முழுமுதற் பரம் போருளே ஆன்மாக்களே இரட்சித்தற்பொருட்டு உளரும் பேருங் கோண்டு குருவடிவாய் எழுந்தருளிவந்து அருஞர் என்பது சித் தாந்த சைவர் துணிபாதலின், இந்நூலாசிரியர் தமது ஞாஞ்சிரிய ராகிய ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்ததேவ நாயறுரை முன்னிலப்படுத்திக் கூறியருளினர். ஆயினும், இவ்விஞக்கள் தமது ஆசிரியரை விறுவி யருளியதன்று. விறுவியருளியதாயின், அவ்விறுக்கட்டுகல்லாம் ஆசிரியர் அருளிய விடையின்யும் தந்தருள்வேண்டுமன்றே? இவ் வாறு கொள்ளாக்கால் பெரிதும் இடர்ப்பட்டுப் பொருளுரைத்தல் வேண்டும்.

எனவே, பாசுக்கம் பெற விரும்பினேர் இந்நூலிற் கூறிய வாறு விஞவி அதன் உண்மைப் பொருளே அறிதல் வேண்டும் என் பதை இறுதி வெண்பா அறுதிபிட்டுக் கூறும். இதனுற் போந்த பயன் புறச்சமய நூற்பொருளால் மயங்காமையேயாம். பொருள் நிச்சயமுற்று நீட்டை கூடுதலே இந்நூல் அருளிச் செய்ததற்குக் காரணம் என்பர்.

இனி. சகலாகம் பண்டிதராகிய ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயஞர், ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவராயரைர்கிய தமது ஞாணிசிரியர் சிவஞான போதத்தையும் அதன் வார்த்திகப் பொழிப்பு முதலானவுற்றையும் அருளிச்செய்து தெய்வச்செந்தமிழ்நாடு உய்திபெற விரித்து ஒரு நூல் இயற்றுக எனப்பணித்தருள் அப்பணி தலேமேற்கொண்டு சிவ ஞான சித்தியாரை அருளிச் செய்தனர். அதன் பின்பு ஆணைவ மல நிவர்த்தியை விளக்கிக்கூறும் இருபா இருபஃது என்னும் நூலேயும் அருளிச் செய்தனர். ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயஞருடைய மாணவர் ஸ்ரீ மறைஞானசம்பூத நாயஞர் தமக்கு அருளியவாறே அவ் இருபா இருபஃது என்னும் ஞானநூலேச் சிந்திந்து அம்மரபு பாதுகாத்தற் பொருட்டே ஸ்ரீ உமாபதிதேவராயளுரும் இந்த விஞ வெண்பாலை இயற்றியருளினர் எனவும் கூறுவர். இனி, கொற் றவன்குடி-ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனர் அருளிச்செய்த புடை நூலா . கிய கிவப்பிரகாசம்-சிவம்பிரகாசிக்கும் முறையையே மிகுத்துக் சுறும். திருவருட்பயன்—ஆன்மாக்கள் பாசத்தால் கட்டுற்றுப் பசுத்து**வ**ம் பெற்றப் போக போக்கியங்களே நுகர்தலும் திருவருட் செயலே என்பதைத் தெளிவிக்கும். இவ்வினு வெண்பா நூல்–ஆன்

மாக்கள் இருண்மலரில் எய்திப் பாசமுற்று நிற்கும் காலத்தும் இறைறவன் தனது அருட்பெருக்கால் பாசவிளக்கம் செய்யும் நில் யையே மிகக்கூறும் என்ப. ஆதலின், இவ்வாசிரியர் அருளிய எட்டு நூல்களுள் மேலே கூறிய மூன்றும் முழுமுதற்பரம்போரு ளாகிய பதி—பசு—பாச சில்மைகளேயே வெவ்வேருக எடுத்து வீரித்து விளங்கக் கூறவனவாம். பாசங்களின் பற்று நீங்காளுயின் ஆன்மா பிறவித் துயரினின்றும் நீங்க வழியில்லே. இறைவனடி சேர்தலும் இன்ரும். இதின், ''பற்றி வீடாஅ இடும்பைகள் பற் றினப்——பற்றி வீடாஅ தவர்க்கு '' எனவும், 'பிறவிப் பெருங் கடல் சீக்துவர் நீந்தார்—இறைவ னடிசேரா தார்'' எனவும் வரும் திருக்குறட்பாக்கள் இனிதின் உணர்த்துவனவாம் என்க. எனவே. இந்நூலின் பதிஞராவது வேண்பாவில் அருளியபடி ''காண்கிற ஆன்மாவும், காட்டுகிற சிவமும், காணப்படும் பொருளும் சிவ மோழிய விளங்கா'' எனத்தேறிச் சிவஞானப் பேறடைவதே இந்

இனி, விஞவெண்பா என்னும் இந்நூல் பதின்மூன்று நேரிசைவெண்பாக்களால் இயன்றுளது. அவை முறையே:— 1. இருண்மலிில், 2. கேவல் சகல் சுத்த இயல்பு, 3. ஞான தரிசனம், 4. சுத்ததத்துவ தரிசனம், 5. திருவருட்டரிசனம், 6. பாசகீக்கம், 7. அத்துவித அநுபவம், 8. பதிரிலேமை, 9. விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலா நிலே, 10. பசுநிலேமை, 11. சிவஞானப் பேறு, 12. சிவபோகம் என்பனகூறிப்பின், 13. இந் நூற்பயணேயும் விளக்குவனவாம் என்க.

இனி. தருவருட்பயன், வினுவெண்பாவுரைகள் மிகப்பழையன. இவ்விருநூல்களுக்கும் இவ்வாதீனத்து 5-வது குருமகர்சந்தானம் ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் இருவருள்பெற்ற ஸ்ரீ நமச்சிவாயத்தம்பிரான் உரை இயற்றியருளினர். அந்தக்காலம் வினுவெண்பாவுரையால் இ. பி. 1678 என விளங்கும். மெய்கண்டசாத்திரம் பதினுன்திலுக்கும் மேலேகண்ட ஸ்ரீ வேலப்பதேசிக்கவாமிகளும். அவர்கள் மாணவர் ஸ்ரீ நமச்சிவாயத்தம்பிராலும் உரை வரைந்தருளினர் என்றும் வரலாறு உண்மையால் ஏரோய உரைகள் எப்போது செய் தருளினர் என்பது நக்கு தெரியவில்லே. இந்த உரைநடை மிக எளிமையானது; கற்போருக்கு நன்கு விளங்கத்தக்கது. திருவருட்பயறுக்கு, சேதுமடாலயம்-ஸ்ரீ நிரம்பவழகிய தேசிகர் செய்தருளிய போழிப்புரையும் கிடைத்தது. இன்னும் சில உரைகளும் உள்ளன போழும் வுரையர் கடைடத்தது. இன்னும் சில உரைகளும் உள்ளன போழும் கிடைப்பதாயின் தமிழ்நாட்டுக்கு - சித்தாந்தசைவப்பேரன் பர்களுக்கு மிகவும் பயன்தரத்தக்கதாம்.

இவ்விருநூல்கடேயும் பரிசோத&ா செய்வதற்குக் கருவியாக வன்னனவாகிய பிரதிகள் :—

காணிய பாக்கம் - முருகேச முதலியாரால் டி. 13, 1892-ல் படுக்கப் பெற்ற அச்சுப்புத்தகம்—1.

சென்னே சிக்தாத்திரிபேட்டை - கொ. சண்முகசுக்தர முதலியா:ால் டு. 1895-ல் அச்சிடப்பட்ட சித்தாக்த அஷ்டகம் உரைப் புத்தகம்—1.

காஞ்சி - நாகலிங்க முதலியாரால் இ. பி. 1897-ல் அச்சிடப்பட்ட மெய்கண்டசாத்திரம் முழுவதும் உள்ள உரைப்புத்தகம்—1.

இவ்வாதீனத்து அடியார் கூட்டத்தில் ஒருவராகிய ஸ்ரீ சுந்தரவிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகள் கையெழுத்துக் காசிதப்பீரதி—1.

இவைகளில் ஆங்காங்கே பல பீழைகள் இருந்தன. அவைகள் எல்லாம் இப்பதிப்பில் திருத்தம் பெற்றன. படிப்போர்க்கு எளி தில் பொருள் விளங்குமாற் பதங்களேப்பிரித்துப் பொருள்கூறப் பட்டுள். மேலேகூறிய பதிப்புக்களேயும் இந்தப் புதிய பதிப்பையும் உடன்றவத்து நோக்குவோர்க்கே அவை புலனும். எனினும், இப் பதிப்பிலும் என் அறியாமையால் நேர்ந்த பீழைகளும் விடுபட்ட சில அச்சுப் பிழைகளும் இருத்தல் கூடும். அவற்றைக் காணும் அறிவுடைப் பெருமக்கள் தயவுசெய்து எளியேறுக்குத் தெரிவிப் பார்களாயின் புத்தகம் மறுபதிப்பில் திருத்தம் பெறுவதுடன் எளி யேறும் திருந்த ஏதுவாம். திருத்தங்கள் யாவும் உபகரிப்போர் பெயரால் நன்றிக் கறிகுறியாக வெளியீடப் பெறுவனவாம். எவ் வாற்றுறும் பிழையின்றி நாலும் உரையும் வெளிவரவேண்டும் என்றும் கருத்தே மிகப்பெற்றுள்ளேன் என்பதை அறிஞர் உளகம் நன்கறியும். எனினும். குறைகூறும் ஒரு சிலரை எவராலும் தேருட்ட ஒண்ணுது என்பதை யாவரும் அறிவர்.

குருமஹாசக்சிதானம் ஸ்ரீ-வ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக்கூர்த் இகள் இந்த வெளியீட்டி லும் வழக்கம்போலவேசெய்தருளிய கருணேயைச் சைவவுலகம் போற்றுகற்குரியது. திருவேண்ணெய்கல்லூரிலே நடைபெற்ற சித்தாந்த சைவ மாநாடு முற்றுப்பெற்றவுடனேயே இப்பசிச்சுவாதியில் எந்த நூல் வெளியீடவுள்ள தென்ற திருவுளக் குறிப்பே இன்ற இப்புத்தகவுருவில் மிகவிரைவிலேவெளியர்யினமை காணலாம் குற்றம் பொறுத்தருளுக.

திருவாவடுத**ை**ற. 3—11—53. இங்ஙனம், சித்தார்தசையைமணி — தே. பீடுட்சிசுந்தரம் பிள்வு, ஆதீன வித்துவான்.

### திருவருட்பயன் பொருட்சுருக்கம்.

- க. மேலாரிய இறைவனது தன்மையை உணர்த்து வதால் இவ்வதிகாரம் பதிமுதாகிஃல என்ற கே.றப் பட்டது. தன்மை-இயல்பு. முதுபதிகிஃல எனமாறாக.
- 1. இறைவனது உண்மை, 2. இருவருட்சத்தியின் உண்மை, 3. இறைவனது உயர்வு, 4. இறைவன் ஆன்மாக்களின்பொருட்டே முத்பிராழில் இயற்றல், 5. இறைவன் அருவருத்கன்மை, 6. கடவுட்டன்மை இறைவற்கு இயல்பாகவுடைமை, 7. இறைறவன் அன் பர்க்கு எளியவன், அன்பர் அல்லாதவர்க்கு அரியவன் எனல், 8. இறைவன் எப்பொருளினும் தோய்ச்தம் தோயாது கிற்றல், 9. இறைவன் வீருப்பு வெறுப்பு இவ்லாத கடுகிவேமை உடையவன், 10. இறைவன் ஆன்மாக்களுடைய பிறவிப்பிணியைப் போக்கிப் பேரின் பத்தை அருளுபவன் ஆதலின் அவ்விறைவ2ன எஞ் ஞான்றும் இடைவிடாமல் தியானித் வழிபடவேண்டும் அஃதும் உறுதிப்பாட்டுடன் கடியிருத்தல் வேண்டும் என்பது முதலியன இவ்வதிகாரத்திற் கூறப்பட்டுள்.
- உ. பலவாய உயிர்களதை மு*ဆ*றைமையி*ினா உணர்த்து* தலின் இது பசுகூல எனப்பட்டது. இஃது உயிரம**ை**வ கிலே **எ**னேவும் ட*ூ*ப்படும்.
- உயிர்கள் உண்மை, அமைவை அளவிலஎனல், 2. மூலகைப்பட்ட உயிர்கள், 3. இயல்பாகவே உயிர்கள் ஆணவமலத்தால் பிணிக்கப்பட்டவை, 4. ஆன்மாக்கள் சுதுத்தாமுடையை அல்ல, 5. உயிர்கள் அறிவிக்க அமிவனவே, 6. ஆன்மாக்களின் இயல்பு 7. ஆன் மாக்கள் சத்தல்ல அசத்தும்அல்ல சதசத்து என்பது, 8. ஆன்மைஅறிவுக்கு உலமைகூறிவினக்குதல், 9. ஆன்

மாலின் அறியா**மையை** உவமையால் பெறவைத்தல், 10. ஆன்மாக்களின் அறியாமைலீற்கி அவவே அரூஃளப் பெறுங்காலம் என்ரே எனக்கூறி இரங்கல் முதலியன.

- ந. அறியாமையே வடிவாகிய ஆணவேமலத்தின ந தன்மையையைப் ஒழிச்த மாயை கன்மங்களின் இயல்பு கீளேயும் எடுத்த விளக்குதலின் இவ்வதிகாரம் பாசசி?ஸ என்னும்பெயர்பெற்றது. இஃதை இருண்மலஙி?ல எனவும் கூறப்படும்.
- 1. ஆணுவமலலிலை, 2. ஆணுவமலத்துக்கு உவ மாகும், 3. பூத இருளுக்கும் ஆணுவமல இருளுக்கும் உள்ள வேறுபாடு, 4. ஆணுவமலம் ஆண்மஞான க்கைதை யும் சிவஞானத்தைகையும் விளுக்கும் முறை. 5. ஆணுவ மலம் ஆண்மா அறியப்படாமல் இற்பதை உவமானத்தால் விளுக்குதல், 6. ஆணுவத்தை தேறிவது எவ்வாறு எனல், 7. ஆணுடைமலம் இல்ல என்பாணுமறுத்து உண்டுஎனச் சாதித்தல், 8. ஆணுவமலம் அராதியே உள்ளது எனல், 9. ஆணுவமலசத்தி கெட்டு முத்தியடைதல், 10. இரு ஞும் ஒளியும்போல மலமும் மாமையும் தம்முள் மாறு பாடு உடையேன, மாயாகாரியக்கள் சங்காரகாலத்திலே தமது காரணத்தில் அடுந்திரிபினும் ஆன்மாக்களே அகண்றேன அல்ல என்பது முதலியன.
- சு. கரு‱பே வடிவாதிய ஞானத்தின் முறைமை பை உணர்த்தவது ஆகலின், அருளதஙில் என இவ் வதிகாரம் பெயர்பெற்றது.
- அருளினது உயர்வு,
  அருளினது உபகாரத் தன்மை,
   அருள் அறிவிக்கும் தன்மை,
   அரு னோடு இருக்தம் ஆன்மா சிவானுபவம் உணராமை,
   அருளே ஆன்மா அறியாமை,
   ஆன்மா அருளே

அறியாமைக்கு உதாரணம் காட்டி விளக்குதல், 7. அருளே இழக்கோரின் இழிவு, 8. அருளே அறியாமை ஆன்மாவின்குறையே அன்றி அருளின்குறையைன்ற, 9. அருளே அறியும் முறைமை, 10. ஆன்மா அகாதியே தொடங்கி அருளோடு இரண்டறக் கலக்தாரின்றும் வீட் டின்பத்தைப்பெற முயலாமை முதலியன.

டு. அருளினது நிலூகூறியபின் அருளால் ஆம் ஞான வைடிவொகிய ஆசாரியனது தண்மையைக் கூறுதலின் இஃது அருள் உருவநிஃல என்பதாயிற்ற எண்பர்.

1. அருளே குருவடிவாய் வந்தது எனல், 2. ஞாஞசாரியரால் அன்றி வேறு எவரானும் எவ்வாற்று னும் பாசமோசனம் இன்று என்பது, 3. உலகு உண்**மை**ப்பொருளே இக்குருவடிவம் என்ப**தை அறி** யாமல் மயங்கும் எனல்,  $\,\,4$ . அருளுருவே குருவுரு என்பதை ஆன்மாக்கள் அறியாமைக்கு அறியாமையே காரணம் என்பதா, 5. திருவருள் மானு \_அருக்கொண்டு வரு தற்குரியகாரணம் கூறல், 6. ஆசிரியினயன்றி எப் பொருளும் அறியப்படாமை, 7. இறைவன் அநாதியே உயிரோடு கலத்த உள்ரின்ற உணர்த்தினும் ஆசாரிய ஞைக வெளிப்பட்டுவெக்து அணுக்கிரகம் செய்தாலல்லாமல் — பாசம்°்ங்காது என்பது, 8. மூவகை ஆன்மாக்களுக்கும் இவறைவன் அருளும் முனறை, 9. முற்றறிவேடையை இவறை வனே குருவுருக்கொண்டு வாரானுபின் உண்மையை உணர்தல் கூடாது, 10. திருவமஞானம் குரவணே இன்றியமையாத சிறப்பி?னயுடையது என்பதை உவமை முதத்தால் வற்புறுத்திக்கூறல் முதலியன.

சு. உண்மைப்பொருளே உணரும் முறைமை கூற தலால் இஃத அறியும்கெறி எனப்பெயர்பெற்றது.

- 1. இறைவனே அருட்குரவஞ்கவந்த தோன்ற தற்குரியகாலம், 2. அருட்டிருமேனி கொண்டு எழுக் தருளிய கர்த்தா அறிவிக்கும் பொருள் இவை என்பது, 3. ஆன்மா அப்பொருள்களின் தன்மைகளே அறியா தாயின் யான் எனது என்னும் செருக்கு அரு கா பிறவித்தன்பம் உறும் எனல், 4. ஆன்மா திருவருளி ஞலே சீவித்து கிற்றல், 5. அருளிஞந்காரியப்படுகளே உவமை முகத்தால் அறிவித்தல், 6. ஞானம் முன் கிற்பின் அல்லது ஆன்மா யாதொன்றையும் அறிதல் கடாது என்பதை அதுபவ வாயிலாக உணர்த்து தல், 7. இறைவனது செயல்வழி ஆன்மா கிற்றல்வேண்டும் என்பது, 8. அசைவின்றித்திருவருளுக்கண்டு கிற்கவே அகண்டமாகிய ஞானம் தானே தோன்றும் என்பது, 9. ஞானத்தில் ஆன்மா அழுந்தி கிற்கும் முறைமை, 10. அருள்வயத்ததாக ஞானமயமாய்கிற்றல் முதலியன.
  - எ. ஆன்மசத்திபண்ணும்படி கூறலின் இஃத உயிர் வீளக்கும் என்னும் பெயருடையைதாயிற்று.
- 1. உலகவேறப்பின் அல்லத அருளிடுன அடை தல் கடாத என உயிர் விள்க்கமுறும் காலம் குடறுதல், 2. உயிர் விளக்கமுறும் தன்மையை உவமையாற் பெற்ற வைத்தல், 3. ஆன்மா அருளே முற்கொண்டு காணுமல் தானே கண்டேன் எனுக் கூறுதலால் உளவாகும் கேடு, 4. ஆன்மா அருளோடு கூடிநிற்றுல இருளோடு கூடி நிற்றல்போல என்று ஒருவாற்ருல் தெரிவித்தல், 5. ஆன்மாவுக்கு அறிவு விளக்கமுறதற்குக்குக்கைம் வேண்டும் எனல், 6. கதெதலின்றி நிறைந்து நிற்கும் ஞானசத்தி யூவு வஞ்சித்து அதன்முதலாகிய தேயத்தை அறிதல் அரிது எனல், 7. அருளானது ஆன்மாவைத் தண் வயத்ததாக்குதல், 8. அருளோடு பொருந்திகிற்கும் உபாயம் கூறல், 9. ஆன்மா அருளேப்பெற்றே அறிய

வேண்டும் எனல், 10. சிவப்பொருளானது அருளாலே அன்றிக் கரணங்களோடு கூடியும் தனித்தும் ஆன்மா அறிய வாரா தெனல் முதலியன.

தி. ஆன்மசத்தியினேக்கூறிப் பின் அதனுல் எய்தும் பயன் இஃது எனக் கூறலின் இவ்வதிகாரம் இன்புறு கிஃ எனப்பெயர் கூறப்பட்டது.

1. ஆன்மா இன்ப தன்பங்களே அடை தற்குக் காரணம் கூறல், 2. ஆன்மா சிலமுதுலப் பெற்றே இன்பம் அடைகல் வேண்டும் எனல், 3. இன்புறுதல் என்பது ஆன்மாவிற்கே யன்றிச் சிவமுதலுக் கில்ல எனல், 4. ஆன்மாவும் சிவமும் இரண்டறக் கலந்த விடத்தேதான் இன்பம் தோன்றும் எனல், 5. ஆன் மாவும் சிவமும் தம்மிற் கலப்பால் இரண்டற கிற்றலேல அத்துவிதமாம் எனக்கூறி ஏகம் என்பாளை மறுத்தல், 6. பேரின்புற்டுருரே பிறவியற்ருர் என்பது. 7. பேரின் பத்தை அடைந்தோர் நிற்கும் நில்ல, 8. பேரின்புற்ருர் சமயாசாரம் நீங்கும் முறையைமை, 9. இன்பஙிலே கூட்டுற வினைலன்றி வாயினுல்கூற வாராதெனல், 10. அண் புடையார்மாட்டு அப்பேரின்பம் எளிதின் எய்தும் என் பது முதலியன.

கை. ஐவகைப்பட்ட திருவெழுத்தாகிய அருளினத முறைமையைக் கூறதலின் இஃத் ஐர்தெழுத்தரு ணி‰ என்னும் பெயர்த்தாயிற்று.

 எல்லா நாற்பொருளும் இல் ஐந்தெழுத்தி னுள்ளே அடங்கும் என்பது, '2. பிரணவமாகிய நாண் ணிய ஐந்தெழுத்நின் இயல்புகூறல், 3. அத்திருவெழுத் தைத்திண் பொருளியல்பு தெரித்தல், 4-5. பஞ்சாக் காம் போகம் மோக்ஷம் என்னும் இரண்டையும் தரும் முறை, 6. மலசத்திகெடும் முறைமைமை, 7. முத்தர் ஒது மாது, 8-9. திருவைக்கெழுத்தினே விதிப்படி குரு முகத்தால் பெற்றுத் தெளிக்து நிற்பார் பெறும் நிலே, 8. திருவைக்கெழுத்தில் உள்ள வகாரம் ஆகிய அருளினது தன்மையை வகுத்துக்கூறல், 10. பயன் கூறல் முதலியன.

யி. சமாதிகூடினோது தன்மையை விளக்கலின் இவ் வதிகாரம் அணேர்தோர் தன்மை எனக்கூறப்பட்டது.

1. ஆன்மா **ஞேயத்**து அழுந்திரிற்கும் கிடு**மை**, 2. ஞேயத்து அழுர்திரிற்போர் பாமா<del>ன</del>ர்தத்திண அனுப வித்திருத்தல் ஒன்றிற்குமே உரியர் அன்றி மற்றெருரு தொழிற்கும் உரியார் அல்லர் என்பது, 3. சிவன் முத்தர் சிவம் ஒன்றமே அன்றிப் பிறிதொன்றம் அறி யார் எவ்விடத்தம் சிவமே பார்த்திருப்பார் ஆயின் பர முத்தர்தன்மை கூறவேண்டுவதின்று, 4. அவர் புலன் உணர்வில் பொருர்தமாட்டார் எனல், 5. சிவத்தை ிங்கி ஆன்மா நில்லாது என்பது, 6. சிவஞானிகள உள்ளும் புறம்பும் ஒத்த ஒருதன்மைக் காட்சியர் எனல், 7. சிவஞானிகள<sub>ு</sub> தொழில், 8. சிவஞானிகளுக்கு வினேத்தொடர்பு இன்முமாற கூறல், 9 சிவஞானி களுக்கு மூவகைக்கன்மமும் இவ்வுட லோடே கும் என்ல், 10. சிவஞானிகள், வீட்டின்பத்திவே விரும்பாத உயிர் களிடத்த இறைவினப்போலவே நிறைந்த கருணே யுடையாரதல் என்பது முதவியனவாம்.

திருவருட்பயன் பொருட்சுருக்கம் முற்றிற்று.

#### தினம்பர். இ

## திருவருட்பயன்.

--::--

உமாபதிசிவன் என்னும் பிள்ளேத் திருநாமத்திற்கும், இந்நூற்கும் முதல்வராகிய கொற்றவன்குடி முதலியார் அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என்னும் நான்கினுள் வீட்டுநெறி காட்டுவான் தம்மால் எடுத்துக் கொள்ளப் பட்ட இலக்கியம் இடையூறின்றி இனிது முற்றுதற் பொருட்டு ஆதிக்கண்ணே கரிமுகக் கடவுளே வணக்கம் செய்தருளுகின்றுர். 'வழிபடு தெய்வ வணக்கள் செய்து மங்கல மொழிமுதல் வகுத்தெடுத்துக் கொள்ளப்பட்ட இலக்கண இலக்கியம் இடுக்கணின்றி இனிது முடியும் ' என்பாராகலின்.

### காப்பு.

நற்குஞ் சரக்கன்றை நண்ணிற் கஃலஞாளம் கற்குஞ் சரக்கன்று காண்.

( நிரம்ப – போழிப்பு ) அடைந்தோர்பாற் செய்யும் நல் லருளினேயுடைய யானே முகத்தினேயும், என்றும் ஒரு படித்தாயிருக்கும் இளமையினேயும் பெற்ற கடவுளே ஒருவர் மன மொழி மெய்களால் வந்திப்பாராயின் அவர்க்கு வேதாகமபுராணம் முதலிய கஃகள் யாவும் வருந்திக் கற்கும் பண்டமில்ஃ. எனவே, தானே எளிதின் வரும் என்பதாம் என்க.

உலகத்து ஆணேகளெல்லாம் அடைந்தோர்பால் துன்பம் செய்தலின் இதனே 'நற்குஞ்சரக்கன்று ' என்று அருளிச் செய்தார், யாணே அறிந்தறிந்தும் பாகணேயே கொல்லும் என்றறிக. இஃது ஆகுபெயர்.



சிவமய**ம்.** திநச்சிற்றம்பல**ம்.** 

# திருவருட்பயன்

முலமும் – உரையும்.

### 1. பதிமுதுநிஃ.

அ: தாவது மேலாகிய இறைவனது இயல்பு. சிவனுக்குத் தன்னியல்பு ஏது ? என்னில்—

 அகர வுயிர்போ லறிவாக யெங்கும் நிகரிலிறை நிற்கு நிறைந்து.

என்பத :—அகா உயிர்போல் - அக்காங்களுக்கெல்லாம் அகா ாம் ஆகிய எழுத்தப் பிராணஞய் நின்றுற்போல, அறிவு ஆகி - ஆன் மாக்களுக்கெல்லாம் அறிவாகி, எங்கும் - சடத்திலும் சித்திலும், நிகர் இல் இமைறை - ஒப்பிலாத கடவுள், மிற்கும் நிறைந்தா - சர்வத்திர பேரிபூரணஞய் அசைவற்று மிற்பன் என்றவாறு.

(நிரம்பவழகியார் பொழிப்புரை)—அகரமாகியஉயிர், எழுத் துக்கள் எல்லாவற்றினும் பொருந்தி வேறற நின்ருற்போலத் தனக்கோர் உவமனில்லாத் தலேவன் உலகுயிர் முழுவதும் ஒழிவறநிரம்பி ஞானவுருவாய் அழிவின்றி நிலேபெறும் என்க.

அகரம் தானே தனிக்கும் ஏனே உயிர் உடம்புக்கெல் லாம் வேறின்றிப்புணர்க்கும் கிற்றலானும், அங்ஙனம் புணர்க் தவழியும் கன் உருவுதோன்முத ஆகலானும், முதற் கண் வைக்கப்படு தலானும், விகாரம் இன்றி காதமாக்கிரை யாய் இயல்பாற் பிறத் தலானும் இறைவற்கு உவமை ஆயிற்று இவ் ஒப்புவமையால் சடம் ஆசிய ஒவிவடிவு அன்று என் பதற்கு அறிவாகி என்றும், அகரம்போல ஒருகாற்புணர்க்கு கீங்காது என்பதற்கு நிறைக்து என்றும், அவ் அகரம் முதனிய எமுத்துக்களும் உட்படு தற்கு எங்கும் என்றும், மாணுக்கர்க்கு அறிவித் தற்பொருட்டு உவமிடை புணர்க் கினும் அன்ன தன்ற என்பதற்கு நிகரில் என்றும் கூறி யருளினர். "அக்கரங்கடோறும் — சென்றிடும் அகரம் போல கின்றனன் கிவனுஞ் சேர்க்கே" என்று அருளிச் செய்தவாறு காண்க.

இதனுல், இறைவனது உண்மையும். அவன் வேறற சென்றமையும் கூறப்பட்டன. (1)

இப்படி மனம்வாக்குக் காயங்களுக்கு எட்டாமல் இருக்தால் ஆன்மாக்கள் மலபரிபாகம் வந்து மோக்ஷம் அடைகிறது எப்படி? என்னில்—

 தன்னிலேமை மன்னுயிர்கள் சாரத் தருஞ்சத்தி பின்னயிலா னெங்கள் பிரான்.

என்பது:— தன் நிஃவைம மன் உயிர்கள் - தன்னுடைய நின்மலம் ஆதிய சுவதர்திரத்தை நிஃவிபற்ற ஆன்மாக்கள், சார - பொருர்த, தரும் சத்தி - கூட்டும் அருட்சத்தி; (அதனுல் சத்தியும் திவமும் இரண்டோ? என்னில்) பின்னம் இலான் எங்கள் பிரான் - இரண்டில்லாதவன் எங்கள் சுவாழி என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — வாக்கு மனங்கட்கு எட்டாத தனது விமல ஞாஞனந்த வீட்டின் எல்ஃயை நிஃபெற்ற ஆன்மாக் கள் வந்துபொருந்தும்படி செய்யும் அருளாகிய பராசத்தி யுடனே பேதமின்றி ஒன்றிநிற்பான் எம்முடைய இறைவன்என்க. மன் ஹயிர்கள் என்ற தணுல் ஆன்மாக்கள் கிஃனவயத் தில் உருவும் தொழினும் வேறபடு வது அன்றி, கிலம் முதல் நாகம் ஈருகிய த**த்து**வர்கள் போலப் பிறந்து இறப்ப**ன** அல்லவாம்.

இதனுல், அவன் ஓர் சத்தியோடும் கூடிகிற்பன் என் பதாஉம், அத கருணேவடிகிற்ற என்பதாஉம் கூறப் பட்டன. (2)

அப்படி உம்முடைய கடவுள் மகத்துவமோ? என்னில்—

3. பெருமைக்கும் நுண்மைக்கும் பேரருட்கும் பேற்றின் அருமைக்கு மோப்பின்மை யான்.

என்பத:—பெருமைக்கும் - ஆன்ம போதத்தாலே அறியப் படாத மகத்துவத்துக்கும், துண்மைக்கும் - இப்படி பஞ்சகிருத் திய நடத்தையிலேயும் ஆன்மாக்களாலே அறியப்படாத இரகசி யத்துக்கும், பேர் அருட்கும் - ஆன்மாக்களமேல் வைத்த மிகுந்த கிருபைக்கும், பேர்றின் அருமைக்கும் - சரியை கிரியா யோகங் கள் முடிந்த இதுதியிலே சாயுச்சியத்தைக் கொடுக்கப்பட்ட ஆச்சரியத்துக்கும் ஒப்பு இன்மை ஆல் - இவனுக்கு உவமை இல்லே என்றவாது.

(நிரம்ப–பொழி)— எவ்விடத்தும் உளதாய நிறைவிணுறும், கொய்மையிணுறும், மிகுந்த கருணேயிணுறும், ஒருவரால் பெறு தற்கு அருமையானும் ஆய இந்நான்கினும் தனக்கு ஓர் ஒப்புவ மைபில்லாதான் முன்னம் கிளந்த எம் இறைவன் என்க.

இவ்வாற்முல் தனக்கு உவமன் இல்லான் ஆகவே, மற்*ற அணேத்*தியல்பினுைம் ஒப்**பிலன்** ஆதலி**ஞல் உய்த்** துணர்க.

'' ஆண்டப் பகுதியின் உண்டைப் பிறக்கம், அளப் பருக் தன்மை வளப்பெருங் காட்சி, ஒன்றினுக் கொன்று கின்றெழில் பகரின், நூற்றெரு கோடியின் மேற்பட வீரிக் தன, இன்றுழை கதிரின் துன்னணுப் புரையச், கிறிய வாகப் பெரியோன்...," எனவும்; "பெருமைக் கண்டம் அணுக்கா அணுவண் டத்து, நின்ற நணங்கிய தண்டாச் சீர்த்தி" எனவும் அருளிச் செய்தவாறு காண்க. குவ்வுருபு மூன்ரும் வேற்றமைப் பொருள் தக்தது; "யாத ஹருபிற் கூறிற் ருயினும், பொருள்செல் மருங்கின் வேற்றமை சாரும்" என்பது இலக்கணம் ஆகலீன்.

இதஞல், இறைவனது உயர்வு கூறப்பட்டது. இவனுக்கு ஒப்பில்லே என்பானேன்? மூவரின் ஒருவன் அல்லவோ? எனின்---

### ஆக்கீ யெவையு மளித்தா சுடனடங்கப் போக்குமவன் போகரப் புகல்.

என்பதா:— ஆக்கி - பிரமாவை உண்டாக்கிச் சகத்தைச் கிருட்டிப்பித்து, எலையும் அளித்து - விட்டுணுவை உண்டாக்கிச் சகத்தையெல்லாம் இரட்சிப்பித்து, ஆசுடன் அடங்கப் போக்கு மேவன் - முடிவில் மாயாமலத்திலே எல்லாம் அடங்கச் சங்கரிக்கும் தன்மையை யுடையை கத்தாவாய், போகாப்புகல் - தான் என்றும் முடிவீல்லாமல் அத்தப் பிரமா விஷ்தா சேகம் எவையிற்றுக்கும் புக லோகிய ஆண்டவளும் என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — இணேயஞகிய அக்கடவுள் ஒருவன், ஒருத்தி, ஒன்றென்று சுட்டப்பட்ட உலகங்கள் எல்லாவற்றினே யும் படைத்து, நிறுத்தி. இச்சா ஞானக் கிரியைகள் உணராத வண்ணம் ஆன்மாக்களெல்லாம் மூல மலத்துடனே அடங்கி மிருக்கும்படி அழித்தலேச்செய்யும் தான் எஞ்ஞான்றும் நீங்காத தோர் புகலிடமாயிருக்கும் என்க.

ஆசுடனடங்க என்ற தனுல், புனருற்பத்தியுண்டென் பது கூறியதாயிற்று. ''உயிரவை யொடுங்ரிப் பின்னும் உதிப்படு,கன் அரன்பாலென்னில், செயிரு ம மலத்தினுகும்" என்ற அருளிச் செய்,கவாற காண்க.

இதனை, அவனெருவனே முத்தொழிற்கும் உரியன் என்பது கூறப்பட்டது. (4)

அவன் அருவமோ, உருவமோ, அருவாரூபமோ? என்னில்—

5. அருவு முருவு மறிஞர்க் கறிவாம் உருவ முடையா ணுளன்.

என்பது:—அருவும் உருவும் - அருவமும் உருவமும் அருவா ரூபமுமாம், அறிஞர்க்கு - அறிவால் மிக்க ஞாதாக்களுக்கு, அறிவு ஆம் உருவம் - ஞானமாகிய அருட்டிருமேனியை, உடையான் உளன் - உடைத்தானவஞம் இருக்கின்றுன் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — சிவம் சத்தி காதம் விக்து என்னும் அருவடிவு நான்கும், மகேசுரன் உருத்திரன் மால் அயன் என்னும் உருவடிவு நான்கும் உடையன், அவ்விறைவன் அறிவுடையாரது உள்ளத்தின்கண் தோன்றும் ஞான உரு விணயும் உடையன் ஆகலான் என்க.

அருவும் உருவும் உள்ளான் எனவே, அருவுருவாகிய சதாசிவ வடிவம் என்பது கூறவேண்டா ஆயிற்று. "சிவம் சத்தி நாதம் விந்து சதாகிவன் திகழு மீசன், உவந்தருள் உருத்தி என்றுன் மாலயன் ஒன்றி ஒன்றும்" என்றம், "குறித்ததொள் முக மாட்டாக் குறைவிலன் ஆதலானும்" என்றம் அருளிச் செய்தவாற காண்க,

இதனுல், அவன் அருவுருவு கூறப்பட்டன. (5)

உடைமையாகில் ஒருவர் உண்டாக்கிக் கொடுக்க வேண்டும்? என்னில்—

#### 6. பல்லா குயிருணரும் பான்மையென மேலொருவன் இல்லாதா னெங்க ளிறை.

என்பது :—பல்லார் உயிர் உணரும் - சர்வாண்மாக்களும் (தங் கட்குக் கர்த்தா தனு காண புவன போகங்கீனத் தர்து அறி விக்க) அறிகின்ற, பான்மை என-முறைமை போல, மேல் ஒருவன் இல்லாதான் - தானே அறிதலன்றித் தனக்குமேல் ஒருவன் அறிவிக்க வேண்டுவதில்லே. ஆதலால் தான் கிளேர்த திரு மேனியைத் தரித்துக்கொள்வான், எங்கள் இறை - எமது கர்த்தா என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — நிறைந்து எண்ணிறந்த ஆன்மாக்களும் அறிவிக்க அறியும் பகுதிபோல, தனக்கு மேலாய் நின்று உணர்த்துவதோர் கடவுளே யில்லாதான் எம்முடைய இறைவன் என்க.

இதனுல் கடவுட்டன்மை ஒருவராற்பெறுது இயல்பாக உடையென் என்பதி கைறப்பட்டது. (6)

உம்முடைய கர்த்தாவை எல்லாராலும் அறியலாமோ? என்னில்—

### 7. ஆனு வறிவா யகலா னடியவர்க்கு வாடைர் காதை மன்.

என்பத :—ஆண அறிவாய் - எவ்லிடத்தும் நீங்காத பேரறி வாய், அகலான் அடியவர்க்கு - விட்டு நீங்கான் ஞானவான்களுக்கு, வான் நாடர் காணுத மன் - தன்னே அறியாத பிரம விட்டுணு முதலாகிய தேவர்களுக்கு அவர்கள் மண வாக்குக் காயத்துக்கு எட்டாத ஞானவான் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — கீங்காத ஞானமாய் அடியார்கள் உள்ளக் கமலத்திண்விட்டு ஒருபொழுதும் பிரிதல் செய்யான், தான்தேவர்களால் காண்டற்கு அரிய மேலோன் ஆயினும் என்க.

அடியவர் எனவும், வானுடர் எனவும் பொதுப்படக் கூறினமையால் யாவராயினும் அன்பர்க்கு எளியவன் ஆதலும், அன்பரல்லாதவர்க்கு அரியன் ஆதலும் உடை யன் என்பதரம்.

''கண**னி** லுக் தேவர்க் கரியாய் போற்றி, **கனவி** லும் காயேற் கருளிணே போற்றி'' என்ற அருளிச் செய்தார் போதவூர் புகழகம் போர்த்த மெய்யன், வாதவூர் வக்த மறைமுதற் றலேவர் என்க.

இதனுல், அவன் அருள்புரியுமாறு கூறப்பட்டது. (7)

உமது கர்த்தா ஏகதேசனே? வியாபகனே? என்னில்—

 எங்கு மெவையு மெரியுறு நீர் போலேகந் தங்குமவன் ருனே தனி.

என்பத:—எங்கும் எவையும் - சித்தினும் சடத்தினும், எரி உறு நீர் போல் - அக்கினியைப் பொருந்தின சலம் போல, ஏகம் தங்கும் – கர்த்தா இரண்டற ஏகத்தவமாய்ப் பொருந்தி நிற்பன், அவன் தானே தனி - அந்தக் கடவுள்தானே ஒப்பில்லாதவன் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — எல்லா உலகங்களிடத்தும் அளவிறந்த உயிர்கள் மாட்டும் கீரிடைநின்ற தழல்போல இரண்டறக் கலந்திருந்தாளுபினும், அக்கடவுள் அப்பதங்களில் தங்காது கீங்கி ஏகளுய் நிற்பன் என்க.

ஏகாரம் – பிரிகிஃ. ''பார்பத மண்டம் அனேத்தை மாய்'' என்பதனுள் 'நீருஹதீ' என்ற அருளிச்செய்த வாற காண்க. நீர் உற நீ என்பது காய்ந்த புனலின்கண் உளதாய வெம்மை. இதனைல், யாண்டு கிரம்பி கிற்பினும் அதில் தோயான் என்பதை கூறப்பட்டது.

கர்த்தா எங்கும் ஒருபடித்தாய் கிற்பணே? என்னில்—

9. நலமிலள் நண்ணுர்க்கு நண்ணினர்க்கு நல்லன் சலமிலன் பேர்சங் கரன்

என்பது:— நலம் இலன் கண்ணூக்கு - தன்னே வழிபடாத பேர்களுக்குத் தங்களாலே உள்ள சனை மாணம் ஆகிய தக் கத்தை நீக்கித் தன்னுலேயுள்ள இன்ப கலத்தைக் கொடான், நண்ணினர்க்கு கல்லன் - தன்னே வழிபட்ட பேர்களுக்குத் தன் பத்தை நீக்கி இன்பநலத்தைத் தருவான், (வழிபடாத பேர்க் குத் துன்பத்தை நீக்காமதும், வழிபட்ட பேர்க்குத் துன்பத்தை நீக்கியும் இருக்கையூனுலே பிரபஞ்ச வாதியோ? என்னில்) சலம் இலன் பேர் சுக்கான் - விருப்பு வெறுப்பில்லா தவன் சுகத்தை ஆன்மாக்கள் எவைக்கும் கொடுக்கையினுலே, சங்கான் என்ற திருதாமத்தை யுடையைன் என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — தன்தாளிண அடைந்தார் மாட்டு நன்மையிணேச் செய்தலும், அது செய்யார்மாட்டு அது செய்யா திருத்தலும் உடையளுமினும் வயிரம் என்பது சிறிதும் இலன்; இன்பத்திணப் பண்ணும் சங்கரன் என்னும் பெயரிண உடையான் ஆகலான் என்க.

வடமொழியில் சாப் என்பது சுகம், கான் என்பது பண்ணுவான்; இவை இரண்டும் புணர்ந்து சங்கான் என நின்றது.

இதனுல், விருப்பு வெறப்பிலன் என்பதூடம் அவரவர் செய்கிக்கொத்த பயன் உதவும் நடுவுகிலமையை உடை யவன் என்பதூடம் கூறப்பட்டன. (9) வழிபட்டவர்களாலே அந்தப்பொருளப் பெறலாமோ ? என்னில்,—

### உன்னுமுள தைய மிலதுணர்வா யோவாது மன்னுபவுந் தீர்க்கு மருந்து.

என்பது:—உன்னும்-மிணையுங்கள் உளது-உண்டு, ஐயம் இலது-செர்தேகம் இல்லே, உணர்வுஆய் ஓவாது - அறிவுக்கறிவாய் விட்டு மேற்காது, (அப்படி விட்டு மேற்காமலிருத்து என் செய்யும்? என்னில்) மன்னு பலம் இர்க்கும் மருந்து - பொருந்திய சனன மாணமாகிய வியா திமையைத் இர்க்கின்றதற்கு நல்ல பாம ஒளவுதம் என்றவாது.

(நிரம்ப–பொழி) — ஞானமயமாய்ப் பிரிப்பின்றி நின்று அநாதியே தொடர்க்து வரும் பிறவிப் பிணியிணே அறுத்தற்கு ஓர் மருந்தாம் தன்மையிண் யுடையவன் அக்கடவுள்; அதற்கு ஓர் ஐயமில்லே. அதண் எஞ்ஞான்றும் இடைவிடாது அன்புடன் நிணேப்பீராக என்க.

இதனுல், பதியினே வழிபட வேண்டும் என்பதும், உறதிப்பாடும் கூறப்பட்டன. (10)

> முதலாவது பதிமுதுநீலே முடிந்தது. ஆகத் திருக்குறள்—11.

### 2. உயிரவை நிலே.

அ∴தாவது பலவாய உயிர்களது முறைமை. இதணப் பன்மை வாசகப்படுத்திய அத⊚ுல் பதி ஒன்றே என்பது தானே கொண்டு கிடந்தது. பதியின் இயல்பு கூறிப் பசுக்கள் இயல்பு கூறிற்ருகலான், மேலே அதிகாரத்திஞெடு இதற்கு இயை புடைத்து எனக் கொள்க. பசு, உயிர், சேதனன், புற்கலன். சீவன், அணு, வியாபகன், ஆன்மா என்பன ஒருபொருட்கிளவி.

11. பிறந்தநாண் மேலும் பிறக்குநாள் போலும் துறந்தோர் துறப்போர் தொகை.

என்பது:—பிறந்தமான் மேலும் பிறக்கும் மான் போலும் -பிறந்த ஆன்மாக்களுக்குத் தொகையுண்டாளுற் போலவும், இனி மேல் பிறக்கும் ஆன்மாக்களுக்குத் தொகையுண்டாளுற் போலவும்; துறந்தோர் துறப்போர் தொகை - தேகாதிப் பிரபஞ்சத்தைப் பொய் என்று மீன்கி மோக்கத்தை அடைந்தோர்க்கும் தொகை உண்டு, இனிமேல் அப்படி மோக்கத்தை அடைவோர்க்கும் தொகை உண்டு; அதற்கும் அளவில்ஃல் இதற்கும் அளவில்ஃல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — உயிர்கள் தோன்றிய காலத்தினது தொகையும், மேல் தோன்றும் காலத்தினது தொகையும், இறைவன் திருவடியை அடைந்தாரது தொகையும், மேல் அடைதற்கு உரியாரது தொகையும் தம்மில் ஒக்கும். எனவே, அளவில் என்பதாம் என்க.

ஈற்றில்கின்ற தொகை நான்கஞேடும் கட்டப்பட்டது. இதில் உயிருண்மை உடைத்து எனக்கூறியது எதஞூஸ்? என்னில், பொருளுண்மை பெற்றே அதன் இயல்பு கூறவேண்டும்; பித்திகையுடைத்தாயே சித்திரம் எழுத வேண்டுமாற போல.

இதனுல், உயிர்களது உண்மையும், மிகுதியும் கூறப் பட்டன. (1)

ஆன்மாக்கள் எல்லாம் ஒருபடித்தோ ? என்னில்---

12. திரிமலத்தா ரோன்றதனிற் சென்ருர்க என்றி ஒருமலத்தா ராயு முளர். என்பத :— திரிமலத்தார் - ஆணவம் கன்மம் மாயை என் னும் மும்மலத்தைதையுடையை சகலராயும், ஒன்று அதனில் சென்றூர்கள் -மாயாமலத்தை ீங்கி மற்று இருமலமும் உடைய பிரூளயாகல ராயும், அன்றி - அவையன்றி, ஒருமலத்தாராயும் - மாயாமலத்தை யும், கன்ம மலத்தையும் ீங்கி மற்று ஒருமலமுடையை விஞ்ஞான கலராயும், உளர் - இப்படி மூவகை ஆன்மாக்களாய் இருப்பர்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஆணவம் கன்மம் மாயை என்னும் மலங்கள் மூன்றுடையராகியும், இம்மூன்றில் மாயைநீங்கி ஏனேய இரண்டும் உடையராகியும், அவ் இருவகையும் அல்லாது ஆணவம் ஒன்றிணயும் உடையராகியும், சொல்லப்பட்ட மூன்று திறத்திண்யுடையார் அவ் வான்மாக்கள் என்க.

ஆயும் என்பதை மூன்றிடத்தம் கட்டப்பட்டது. அவர்கள் நிரனிறையில் சகலர், பிரீனயாகலர், விஞ்ஞான கலராம். "உரைதருமிப் பசுவர்க்க முணரின் மூன்ரும் உயரும்விஞ் ஞானகலர் பிரீனயா கலர்சகலர், நிரையின் மல மலங்கன்ம மலங்கன்ம மாயை நிற்கும்" என்றருளிச் செய்தவாறு காண்க.

இதனுல், தொடர்பின் விகற்பத்தால் உயிர்கள் மூவகைப்பட்ட தன்மை கூறப்பட்டது. (2)

இவர்கள் ஒருவர்க்கொருவர் அதிகமோ? என்னில்— . மூன்று கீறக் குள்ளாரும் மூலமலக் குள்ளூர்கள்

13. மூன்றதிறத் துள்ளாரும் மூலமலத் துள்ளார்கள் தோன்றலர்தோற் றுள்ளார் துண்

என்பதை:—மூன்ற திறத்த உள்ளாரும் - அம்மூவகைப் பட்ட ஆன்மாக்களும், (அநாதியிலே) மூல மலத்து உள்ளார்கள் -ஆணவமல சம்பர்தர்களாய் இருக்கிறவர்கள் ஆகையிஞலே, தோன்றலர் தோற்றுள்ளார் தூண - தோன்முத் தூணையாய் இருக்கிற சிவனுக்கு அடியவராய் இருப்பர், அம்மூவர்க்கும் கர்த் தாவே தூண என்றவாறு. (நிரம்ப-பொழி) — இம் மூன்றுதிறத்து ஆன்மாக்களும் மூல மலமாகிய ஆணவத்தால் பிணிக்கப்பட்டவர்களே. அவருள், மாயை என்னும் துணேயினேயுடைய சகலர் தாம் கட்டுற்றவர் என்னும் தன்மை தமக்குத் தெரிதல் இலர் என்க.

ஏனேயர் இருவருக்கும் தெரியும் என்பதாம். மலம் என்பது அழுக்கு. உம்மை முற்றும்மை.

இதனுல், முன்னர் ஒவ்வொன்*ருக* கீக்கப்பட்ட*து* மாயையும் கன்*ம*மும் அல்லது ஆணவம்அன்று என்பது கூறப்பட்டது.

அடிமையல்லாத ஆன்மாவுக்கு அறிவு உண்டு ? என்னில்-

 கண்டவற்றை நாளும் கனவிற் கலங்கியிடும் தீண்டிறலுக் கென்னே செயல்.

என்பத: — கண்டவற்றை காளும் - காளும் கணவிலே கண்ட பொருள்களே காடோறும், கணவில் கலங்கியிடும் - சொப்பணத் இலே மேறுக்கப்படும், (அப்படிப்பட்ட) இண் திறுவுக்கு என்னே செயல் -அற்ப வலிமையுள்ள அறிவில்லாத ஆன்மாக்களுக்குச் சுதந்தர மோகிய செயல் ஏது உண்டு? என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பலகாலும் சகலாவத்தையில் தாம் கண்டறிக்த பொருள்களேச் சொப்பன அவத்தையில் திரிபுபடக் கானும் திணிந்த வெற்றியிண்யுடைய உயிர்களுக்குச் செயல் உடைத்து என்பது எல்வண்ணமோ? ஏன்க.

தெண்டிறல் என்பது அன்மொழித்தொகையாய் இகழ்ச் சிக்குறிப்புமொழியாய் நின்றது. கிரிபுபடக்காண்டலாவது -நல்கு சவாளர் தமைச் செல்வராகவும், செல்வர் கமை நல்கார் தவராகவும், உறப்பில்லார் கமை உறப்புடைய மாகவும், உறப்புள்ளார் தமை உறப்பிலாராகவும், ஒன்று ஒன்றுக மாறபடக் காண்டல் முதலியன எல்லாம். சொப்பனத்திலேயல்லோ? மறக்தான், கனவிலே தானே அறிவான் என்னில்—

### போடியின்றி யொன்றும் புணராத புந்திக் கறிவென்ற பேர்நன் றற.

என்பத:—பொறி இன்றி-ஐக்து இந்திரியங்களின் ஒன்றின் அல்லாமல், ஒன்றும் புணராத புந்திக்கு - ஒரு விடயங்களேயும் அறியாத ஆன்மாக்களுக்கு, அறிவு என்ற பேர் - நானே அறியும் அறிவையுடையன என்றபேர், கன்று அற-மிகவும் கன்று என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — செவிமுதலிய கருவிகள் கூடாமல் யாதொரு விடயமும் எய்தமாட்டாத உணர்விண்யுடைய உயிர் களுக்கு நூல் வல்லோர் அறிவுடையன என்றிட்டபேர் மிகவும் அழகிது என்க.

பொறியின்றி ஒன்றம் புணராது என்பதன**ல், கூடிப்** புணரும் என்பதாயிற்று. புக்தி ஆகுபெயர். என்று என்பது முன்ணயதுபோல் இகழ்ச்சிக் குறிப்புமொழி.

இவை இ**ர**ண்டுபாட்டானும் உயிர்கட்கு ஒர் முன்னிலே யான் அன்றி அறிவும் தொழிலும் கூடாமை கூறப்பட்டன. (5)

அப்படி இந்திரியங்களேக் கொண்டன்றி ஆன்மாவுக்கு அறிவு இல்ஃயோ? என்னில்—

#### ஒளியும் இருளும் உலகும் அலர்கண் தெளிவில் எனிலேன் செய.

என்பது:— ஒளியும் - சோம சூரியாக்கினிப் பிரகாசமும், இருஞும் - பூதவிருஞும், உலகும் - பிரபஞ்சமும், அலர்கண் தெளிவு இல் எனில் - அலர்வித்தே கண்ணுக்குப் பிரகாசம் இல்ஃயாயில், என் செய - இது மூன்றம் இருக்கு பிரயோசனம் ஏது? அப்படிப் போல ஒளியாகிய சிவமும் இருளாகிய ஆணவமலமும் பிரபஞ்சம் ஆகிய மாயையும் அலர்விழியாகிய ஆன்மாவுக்கு அறிவில் ஃலயாகில் அம் மூன்றம் இருந்த பிரயோசனம் என்ன? ஆகையால் அரா தியே ஆன்மாவுக்கு அறிவுண்டு என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — விளக்கம் செய்யும் ஞாயிறு திங்கள் அங்கி என்னும் சுடர்களும், மயக்கிணேச் செய்யும் அந்தகாரமும், பலவகைப் பொருளோடு சிறந்த உலகமும் விழித்திராநின்ற கண்ணினிடத்துச் சோதி இல்லேயாயின் என்னபயணேச் செய்தற் பொருட்டு? எனவே, யாதும் இன்று என்பதாம் என்க.

இவ் உவமையால் மிகுந்த பிரகாசமாகிய சிவனுடைய ஞானமும், இருளாகிய ஆணவமும், கலேமுதல் நிலம் ஈருகிய தத்துவங்களும், நித்தமாகிய உயிர்களிடத்து உணர்வு இல்லயாயின் என்ன பயீனச் செய்யும்? என்னும் பொருள் தோல் நிநின்றது.

இஃது ஒட்டு என்பதோர் அலங்காரம். இம்மூன்று வகையிணைம் என்ற தீதுகளே அடைவன உயிர்களேயாம் என்பதாயிற்று.

இதனுல், விளக்க விளங்கும் கண்போல உணர்த்த உணரும் உணர்கிஃனயுடையர் என்பதூஉம் கூறப்பட்டது. (6)

### சத்தசத்தைச் சாரா தசத்தறியா தங்கணிவை உய்த்தல்சத சத்தா முயீர்.

என்பத: — சத்த அசத்தை சாராத - சத்தாகிய சிவம் அசத்தாகிய பாசத்தைப் பொருந்தாது, அசத்த அறியாத -அசத்தாகிய பாசம் சடம் ஆகையால் அஃத ஒன்றையும் அறிய மாட்டாது, அங்கண் - அவ்விடத்தில், இவை - இவ்விரண்டையும், உய்த்தல் - பொருந்தி அறிகிறது, சதசத்தாம் உயிர் - சதசத்தாகிய ஆன்மா என்றவாறு. (நிரம்ப-பொழி) — நிஃபெற்ற ஞானமாகிய சிவனுக்கு அநித்தங்களான சடப்பொருள்களேப் புதிதாகச் சுட்டியறிய வேண்டுவதில்ஃ. அசேதனங்களாகிய தத்துவங்கட்கு அறிவு என்பதில்ஃ. இவ்விரண்டு தன்மையாயின், அவ்விடத்து இவற்றைத் தன் உள்ளுணர்வு செலுத்திப் பகுத்தறியும் உயிர்கள் சத்தும் அசத்தும் அன்றியே சதசத்தாதல் வேண்டும். எனவே, அல்லது கூடாது என்பதாம் என்க

உயிர்களும் சித்து என்ற வழங்கப்படும்; ஆயினுப், சிவனுடையஞானத்தினேடு ஒருதன்மையல்ல என்பதாம்.

" சிவன்சிவன் என்றிசண்டும் சித்கொன்றும் என்னில் சிவனருட்சித் திவனருள்ச் சேருஞ்சித் தவன்றுன், பவங் கேடு புத்திமுத்தி பண ஹாஞ்சித் தவற்றிற் படியுஞ்சித் தறிவிக்கப் படுஞ்சித்து மிவன்றுன், அவன்றுளே அறியுஞ்சித் தா கலினு லிசண்டும் அணேர்தா லும் ஒன்றுகா தமனியமா யிருக்கும், இவன்று ஹம் புத்தியுஞ்சித் திவணமோ புத்தியிது அசித்தென் றிடிலவனுக் கிவனுமசித் தாமே." என்று அருளிச்செய்தவா அம் காண்க

இதனுல், உயிர்கள் சு**த்**த அறிவும் சடமும் அ**ல்**லவாதல் கூறப்பட்டது.

அப்படி ஆன்மா சத்தும் அசத்தும் ஆனதற்கு உவமை யுண்டோ? என்னில்,---

 இருளில் இருளாகி எல்லிடத்தில் எல்லாம் பொருள்கள் இலதோ புளி.

என்பது:——இருளில் இருள் ஆகி - இருளோடு கூடி இருளாய் இருந்தும், எல் இடத்தில் எல்லாம் - ஒளியோடு கூடி ஒளியாம் இருந்தும், பொருள்கள் இலதோ புவி - இந்தப்பூமியின் கண்ணே இப்படிக்கொத்த பொருள்கள் இல்ஃபோே? உண்டு. (அஃதாவது கண்ணும், படிகமும், ஆகாசமும்போல ஆன்மாவும் அத அதுவாக நீன்ற அறிதற்கு உவமையாம்) என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) --- இருள்வக்து இறுத்தகாலே மறைக்தும், ஒளி வக்து இறுத்தகாலே விளங்கியும் கிற்கும் பொருள்களே உடையதன்ரே உலகம் என்க.

பொருள்கள் என்ற பன்மையால் அவை கண்ணும் ஆடியும் விண்ணும் முதலாமின. ஓகாசம் எதிர்மறை. இதுவும் ஒட்டேன்பதோர் அலங்காரம்.

இ. தன்ற, சுத்த உணர்வும் சடமும் அன்றி இடைப் பட்டது ஒன்ற இல்லே என்பாவை உண்டென மறுத்து மேலது வலியுறத்தப்பட்டது.

ஒளியும் அநாதியே கூடிநிற்கவே, ஒளியோடும் கூடிநின்று இருளோடும் கூடுவானேன் ? என்னில்,—

### ஊமன்கண் போல ஒளியும் மிகவிருளே வாமன்கண் காணு தவை.

என்பது:—ஊமன் கண் போல - கோட்டாணுடைய கண் ணுக்கு, ஒளியும் மிக இருளே - ஆதித்தப் பிரகாசமும் அர்தகரர மாய் இருக்கும், (அதபோல) வாமன் கண் காணுது அவை - நிலே பெற்ற சிவஞானத்தை ஆன்மாக்கள் காணுமல் இருக்கிறது (இருளாகிய ஆணவமலத்தால்) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — உதயஞ்செய்து விளங்காகின்ற சூரிய ணக்காணுத கூகையினது கண்போல முற்கூறிய உயிர்களும் கருத்தாவாகிய சிவனுடைய ஞானத்தினேக் காணமாட்டா. அந்த ஞானமும் அந்தக் கூகையினது கண்ணுக்குச் சூரியன் சிறிதும் தோன்ருது நின்ருற்போல உயிர்களுக்கும் தோன்ருது நிற்கும் என்க.

உம்மை சிறப்பும்மை. எகாரம் தேற்றம்.

இதனுல், உயிர்கள் தமக்கு உயிராசி கிளங்கிரின்ற ஞானத்தினக் காணமைக்கு உவமனேடு படுத்திக் கூறப் பட்டது.

இந்த ஆன்மாக்கள் அறியாமையை நீங்கி அருஃளப் பெறுவது எக்காலம்? என்று இரங்கியது---

20. அன்றளவும் ஆற்றமுயிர் அந்தோ அருடெரிவ தேன்றளவோன் றில்லா விடர்.

என்பது:— அன்றளவும் - அரைநியே தொடங்கி, ஆற்றும் உயிர் - சுமர்து தடுமாறப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்கு, அ\$தோ -ஐயோ, அருள் தெரிவது என்று - அஞ்ஞானம் நீக்கிச் சிவ ஞானம் பிரகாசிப்பது எக்காலம்?, அளவு ஒன்று இல்லா இடர் -அளவில்லாத சனன மாணம் ஆகிய தோக்கத்தை என்றவாறு.

( நிரம்ப-பொழி ) — அநாதியே தொடங்கி இற்றை வரை யும் எண்ணிறந்த துன்பத்தினேத் தாங்கி நிற்கும் உயிர்கள் அந்தோ! எந்த நாளோ? திருவருளாகிய ஞானத்தினேக் கண்டு தம் இடும்பை தீர்ந்து பேரின்பத்தை எய்தும்நாள் என்க.

அந்தோ! என்பத இரக்கத்தின்கண்குறிப்பு. இதனுல், உயிர் படும் துண்பமிகுதிக்கு இரங்கிக்கூறப்பட்டது.

இரண்டாவது உயிரவைரிலே முற்றிற்று.

ஆகத் திருக்குறள்—21.

குறிப்பு :— இவ்வதிகாரத்தைப் பசுஙிலே என்பர் இவ்வுரைகாரர்.

### 3. பாசநிலே.

இதனே, இருண்மலநிலே என்பர் சிரம்பவழகியார்.

அ. தாவது :- அறியாமையே வடிவாகிய ஆணவ மலத் தினது தன்மை. உயிரவைகிலே என்பது போலப் பொதுப்படப் பாசங்களது கிலே என்றதஞல், ஒழிந்த மாயை, கணமங்கள் எவ்வாறு அடங்குமோ? எனின், "ஒருமொழி யொழிதன் இனங்கொளற் குரித்தே" (நன்னூல் - பொதுவியல் - சூத் 7.) என்பதளுல் அடங்கும். முற்கிளந்த உயிர்களால் புணரப்பட்ட பாசத்தின் இயல்பு கூறுதலின் மேலே அதிகாரத்தினேடு இதற்கு இயைபு உண்மை அறிக.

ஆன்மாவைப் பொருக்திய இடராவது ஏது ? என்னில்,— 21. துன்றும் பவத்துயரும் இன்புந் துணேப்பொருளும் இன்றென்ப தெவ்வாறு மீல்,

என்பதை:— தன்றும் பவம் தயரும்-கொருங்கியிருக்கப்பட்ட சனனைப் மாணம் ஆகிய துக்கத்தையும், இன்பம் - பேரின்பம் ஆகிய வீட்டையும், தூண் பொருளும் எவ்லாத்தக்கும் தாரகமா யிருக்கப்பட்ட திருவரு2்ளயும், இன்று என்பது - இல்?ல என்னச் செய்வது, எ ஆறும் இல் - (தானும்) எவ்வழியானும் இல்?ல (என்னும்படி மேறைத்து நிற்கும் இந்த ஆணவைமலம்) என்றவாறு.

( நிரம்ப பொழி ) — தொன்று தொட்டு இடைவிடாதுவரும் பிறவித் துன்பமும், மேலாய வீட்டின்பமும், இவற்றைக் கூட்டி முடிப்பதாய முதல் தூணே நிமித்தங்களும் இல்லே என்று அறுதி யிட்டுக் கூறுதல் காண்டல் முதலிய அளவைகள் எல்லாவற் ருனுமில்லே என்து... (1)

இந்த ஆணவ மலத்துக்கு ஒப்பு உண்டோ? என்னில்,— 22. இருளான தன்றி யிலதெவையும் ஏகப் பொருளாக நிற்கும் பொருள். என்பது:—— இருள் ஆனது அன்றி-பூத இருளானதை தென் ீனக் காட்டுதெல் அன்றி, இலது எவவையும்-எல்லாப் பதார்த்தத் தைகையும் காட்டாமல் மறைத்து, ஏகம் பொருள் ஆதி-தான் ஒரு பொருளாகி, நிற்கும் பொருள்-ஆணவேமலமானது இப்படி நின்ற வீடும் என்றவாறு.

( நிரம்ப-பொழி ) — உலகத்து வெவ்வேறு பல வகைப் பட்ட குணங்களேயுடைய பொருள்கள் எல்லாவற்றினேயும் ஒரு பொருளாக வேற்றுமை தோன்குது மறைத்துக்கொண்டு நிற்பது இருள் உருவானதற்கு அன்றிப் பிறிதொரு பொருட்கு இல்லே என்க.

ஆதலால், இதுபோலப் பிறப்பு இறப்புக்களும், வீட்டு நெறியும், காரணங்களும் பகுத்தறியாதபடி மறைத்தது ஆணவம் என்பதாயிற்*று*.

இவை இரண்டு பாட்டானும் ஆணவக்கினது உண்மை யும், அஃதா இருள்போல மருள் வடிவிற்று என்பதாடம் கூறப்பட்டன. (2)

இருள் போலத்தானே ? என்னில்,—

## 23. ஒருபொருளுங் காட்டா திருளுருவங் காட்டும் இருபோருளுங் காட்டா திது.

என்பது:— ஒருபொருளும் காட்டாத இருள் உருபம் காட்டும்- பூத இருளானது எல்லாப் பதார்த்தத்தையும் மஹைத்து த் தன்ஜோக் காட்டிரிற்கும், இருபொருளும் காட்டாத இது -இந்த ஆணவமலமானது தன்ஜோயும் காட்டாது தனக்குள்ளே இருக்கிற ஆன்மாலையும் காட்டாது என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — அந்தகாரமானது வேறு ஒருபொருகோ யும் காணுமல் மறைத்துத் தன் உருவம் காட்டிகிற்கும். ஆணவ மானது தன் உருவத்தையும். ஞானத்தையும் காட்டாமல் கிறகும் என்க. இதனுல், இவ்பிருளினும் மிகக்கொடியது ஆணவம் என்று கூறப்பட்டது.

காட்டாமல் மறைப்பது பதிக்குமோ? என்னில்,---

24. அன்றளவி உள்ளோளியோ டாவி யிடையடங்கி இன்றளவும் நின்ற திருள்.

என்பத: — அன்ற - அாரதியே, அளவி - ஆன்மாவைப் பொருந்தி, உள் ஒளியோடு ஆவி இடை அடங்கி - சிவஞானத்தைப் பிராணஞப் உடைய ஆன்மாவவப் பொருந்தி மமைநைத்து, இன்றன அம் நின்றது இருள் - சிவனது திருவடித்தாம**மையைப**ப் பெறு மேளைவும் நின்றது இந்த ஆணவமலம் என்ரவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அகவிளக்காகிய ஞானத்திஞேடே தானும் அநாதியே கலந்துகொண்டு, அந்த ஞானத்தின் மேற் படராது உயிரளவிலே அமைவுற்று, இதுநாள்வரையும் நீங்காது நின்றது ஆணவமாகிய அந்தகாரம் என்க.

உள்ளொளியோடு என்பதா உயர்வின்கண் வந்தது. ''ஒருவி'னே யோடுச்சொல் உயர்பின் வழித்தே.'' (தொல் -சொல் - சூத் - 91.) என்பதா இலக்கணம் ஆதலின்.

இதனுல், ஆணவமாகிய அந்தகாரம் அநாகி என்பதா உம், மாயை கருமம்போல நீங்கிப் புணர்ந்ததன்ற என்ப தாடம் கூறப்பட்டன. (4)

அப்படி இவனிடத்திலே அடங்கியிருக்கப்பட்ட ஆணவ மலத்தை இவனலே அறியப்படாதோ ? என்னில்,—

25. பலரைப் புணர்ந்துமிருட் பாவைக்குண் டென்றும் கணவற்கும் தோன்குத கற்பு.

என்பதா:—— பலமாை புணார்த்தம் - எல்லா ஆன்மவர்க்கங்க°ள யும் பொருந்திப் புணர்ந்தும், இருள் பாவுவைக்கு உண்டு - இருண்மல சத்திக்கு உண்டு. என்றும் கணவற்கும் தோன்றுத கற்பு - எப்போ தாம் தன் பத்தாவுக்கு விபசாரி என்றது தோன்ருத கற்புடைய தன்மை (இர்த ஆணவமலம் ஆன்மாக்களுக்குத் தோன்ருமல் சிற்பது இப்படி என்கு) என்றவாறு.

இது முடிந்த குறளிற் கருத்துமை.

(நிரம்ப-பொழி) — எண்ணிலராகிய ஆன்மாக்களேப் பேத மறக்கலந்து இடையருது நின்ருலும், இருண்மலமாகிய மகளுக்கு ஒருநாளும் தனது தலேவராகிய ஆன்மாக்களுக்குத் தன்ணேக்காட்டாது நிற்பதோர் நியமம் உண்டு என்க.

பாவை எனவும், கணவர் எனவும் கூட்டம்பற்றி உரு வகம் செய்ததன்றி ஆண்குறி பெண்குறி அவ்விடத்தில்லே எனக்கொள்க. என்றம் என்றதனுல் கேவல சகல சுத்தம் மூன்றினும் என்பதாடம் பெற்றும். சிறப்பும்மை இரண்ட ஞாள் பின்னது இழிவுகுறித்து நின்றது. இடைஙின்ற உம்மை முற்றும்மை.

இதனுல், ஆணவத்தினது தென்மை கூறப்பட்டது. (5)

இந்த ஆணவமலத்தை அறிவது எவ்வாறு ? என்னில்,—

 பன்மொழிகள் என்னுணரும் பான்மை தெரியாத தன்மையிரு ளார்தந் தது.

என்பதா:—பல்மொழிகள் என் உணேரும் பான்மை தெரியாத தேன்மை - பலவாகச் சொல்லுவதை என்ன? இத்திய அநித்தியத்தை அறியப்படாத மூறைமை, இருளார் தந்தது - இந்த ஆணவமலம் கொடுத்தது என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) --- பற்பல வார்த்தைகளாற்பயன் என்ணே ? அறியவேண்டும் பொருள்களே அறியும்பகுதி தோன்ருது நின்ற இயல்பெல்லாம் கருமை நிறத்தினேயுடைய மூலமலம் ஆயிஞர் கொடுத்தது என்க. அலியவேண்டும் பொருள்களாவன பதி பசு பாசம் என மூவகைப் பொருள்களும், சரியை கிரியை யோக ஞானம் என்ற நால்வகை ஒழுக்கமுமாம். இருளார் என்பது செற கின்கண் வந்த அஃறிணே வழுவமைதி.

இதனுல், மூலமலத்தினுல் வந்த அறியாமை வகியு*ற*த் தப்பட்டது. (6)

ஆணவமலம் இல்லே? என்னில்.---

 இருளின்றேல் துன்பேன் உயிரியல்பேற் போக்கும் பொருளுண்டேல் ஒன்குகப் போம்.

என்பதை:—இருள் இன்றேல் - ஆணவைமலம் இல்ஃலெயென்ற நீ சொல்லுவாயாகில், துன்பு என் - சுகதுக்க வேதுகா வருவா கேனன், உயிர் இயல்பேல் - ஆண்மாவுக்கு இயற்கைக என்று செர்ல்லுவை என்னில், (இயற்கையாவது கறுப்பும் வெளுப்பும் சரிக்கும் பாலுக்கும் இயற்கையானுற் போலவும்) போக்கும் பொருள் உண்டேல் ஒன்றுக போம் - அப்போது ஆணைவமலம் நீங்குகிறபொழுது ஆன்மாவும் கூடக்கேடுவென் (ஆகையால் குணைமும் குணியுமாகச் சொல்வது அடாது) என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — இருளாகிய அவிச்சை இல்லேயாயின், இந்திரியங்கட்கு ஏவல் செய்யும் பிறவித் துன்பம் படற்குக் காரணம் என்னே? அ. து ஆன்மாவினது சுபாவம் ஆயின் நீங்காது; நீக்கும் சிவஞானம் உண்டாயின் அதனுடனே உயிரும் கெட்டுப்போம் ஆதலால். எனவே, பிறவித்துன்பத் துக்கு நிமித்தம் அவிச்சை என்பதாம் என்க.

இதனுல், அளிச்சையில்லே என்பாரை உண்டென்ற மறத்தைக் கூறப்பட்டது.

ஆணல், இந்தமலம் நடுவே வந்தது ? என்னில்,---

28. ஆசாதி யேல்ணவ காரணமேன் முத்திநில் பேசா தகவும் பிணி. என்பத:—ஆசுஆதியேல் - ஆணவைமலம்ஆதி என்றல், அணேவ் காரணம் என் - இடையிலே வந்து பொருந்தக் காரணம் என்ன, (பொருந்தக் காரணம் உண்டு. வெள்ளோப் புடவையில் அழுக்குப் போலவும், கண்ளுடிக்குக் காளிதம் போலவும் என்னில்) முத்தி நிலே பேசாது - மோட்சம் உண்டு என்று சொல்லவேண்டுவதில்லே, அகவும் பிணி - இந்த மலமாகிய லியாதி மோட்சத்திலும் வந்து பொருந்தம் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — அவிச்சை இடையிட்டு வக்ததாயின், அ:து ஓர் காரணமில்லாமல் வக்து பொருக்தியது என்ணே? அன்றி, முத்தியினும் உரையாடாது வக்து கவர்க்துகொள்ளு மன்ருே! என்க.

உடையாடாது கவர் தல் - தோன்முது விடைவிற் கவர் தல். இதனுல், அவிச்சை ஆதி என்பா**ரை** மறுத்துக் கூறப் பட்டது. (8)

அநாதியாகில் ஒருக்காலும் நீங்காது ? என்னில்,—

29. ஒன்ற மிகினும் ஒளிகவரா தேலுள்ளம் என்றும் அகலா திருள்.

என்பதா:— ஒன்று மிகினும் - பூதஇருள் மேலிட்ட காலத்து, ஒளி கவராதேல் - விளக்கின் ஒளி அவ் இருளேச் சற்றே இக்கும் அப்படி நீக்காதென்றுல், உள்ளம் என்றும் அகலாது இருள் -(அதபோல) ஆணவமலமானது கலாதிக்கு இடக்கொடாதே இருந்தால் ஆசாரியாரலும் நீங்காது: கலாதிகளுக்கு இடங்கொடுக் கைகையினுலே ஆசாரியாரலே நீங்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

(கிரம்ப-பொழி) — மலம் மாயை என்னும் இரண்டினுள் மலமாகிய இருள் வியாபகம் எல்லாம் மறைத்ததாயினும், ஏக தேச விளக்கமாகிய மாயாகாரியத்தினே உயிர்கள் கவர்க்து கொள்ளாதாயின் எஞ்ஞான்றும் அவ் அவிச்சை அவைகளே விட்டு நீங்குவதில்லே என்க. கவருந்தன்மை உயிர்களுக்கு உண்டாகவேண்டும் என் பதை கருத்தை. என்றம் என்பது அருள் உதயமான காலத்தினும் என்பது காட்டிகின்றது.

இகலை, உயிர்கள் அவிச்சைரீங்கி முத்தி அடைவதற்கு ஓர் கிமித்தம் கூறப்பட்டது. (9)

மலம் மறையாது, மாயை மறைக்கும் ? என்னில்,—

30. விடிவா மளவும் விளக்கணேய மாயை வடிவாதி கன்மத்து வந்து.

என்பத :— விடிவை ஆம் அளவும் - பூத இருள் நீந்கும் அள வும், விளக்கு அஃனைய - விளக்கா-வதை பிரகாசித்து நின்முற் போல. மாகையை வடிவை ஆதி கண்மத்து வந்து - மாகூயை கண்மத்துக்கு ஈடாகத் தேனுவா தியாக விரிந்து கண்மம் உள்ளமட்டும் சீவித்தாநிற்கும்; திருவருள் விளங்கினை இடத்து விடிவேளவில் விளக்டிகாளி மழுங்கி ஞேற்போல மாகுமை சீவியாது என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — சிவனுடைய ஞானமாகிய கிரணம் தோன்றி ஆணவ இருள் நீங்குமளவும் மாயையினிடத்திலே நின்றும் தனுகரண புவன போகங்கள் தத்தம் புண்ணிய பாவங் களுக்கு ஈடாகத்தோன்றி, சிறிதே மல இருளினே நீக்கி, விடய இன்பங்களேக் காட்டும் விளக்குகள் போலவாம் என்க.

மலமும் மாயையும் இருளும் ஒளியும் போலத் கம்முள் மா இடைய என்பதாயிற்று. சிறிதேரீக்கு தல் 'விளக்கனோப' என்பதனுல் பெற்மும். விடிவாம் அளவும் என்ற தனுல் மாயா காரியங்கள் சங்கார காலத்தில் தமது காரணத்திலே அடங்கினும் உயிர்களேவிட்டு நீங்கின அன்று என்பதாம். "இருளிரி சுடரிரண்டா நின்ற முமுமல மாயை" என்ற அருளிச்செய்தவாறு காண்க. இதனுல், அவ் அளிச்சையால் ரீங்காது தொடர்க்கு கின்ற மாயை கருமம் இரண்டின் முறைமையும் கூறப் பட்டது. (10)

முன்றுவது பாசரிலே முற்றிற்**று.** 

ஆகத் திருக்குறள்-31.

# 4. அருள து நிகூ.

அ.்தாவது:— கரு2ண உருவாகிய ஞானத்தின் முறைமை. இத்தன்மையாகிய அவிச்சையைத் துறந்து வீட்டுநெறி காட்டு தற் பொருட்டு அதற்கு மாருகிய அருளினது முறைமை கூற லின், மே2ை அதிகாரத்தினேடு இதற்கு இயைபுண்மை அறிக.

விடிவாவது ஏது? என்னில்,—

31. அருளிற் பெரிய தகிலத்து வேண்டும் போருளிற் றஃலயிலது போல்.

என்பத:—அருளில் பெரியது - இருவருளுக்கு மேலாகியது ஒருபொருள் இல்ஃல, (அஃது என்போல என்னில்) அகிலத்து வேண்டும் பொருளில் தஃ இலது போல் - பூமியினிடத்து ஆன் மாக்கள் அவாவர் விரும்பும் பதார்த்தத்துக்கு மேலானது ஒரு பொருள் இல்லாதது போல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஒருவர்க்கு எல்லாப் பொருள்களுள் ளும் தாம் விரும்பிய பொருளின் மேலாய பொருள் இல்லாத வாறு போல, திருவருளின் மிக்கதாகிய பொருள் உலகத்து இல்& என்க.

இதனுல், அருளினது உயர்வு கூறப்பட்டது. (1)

அருளது நின்று என்ன செய்யுமோ? என்னில்,—

32. பெருக்க நுகர்வினே பேரௌியாய் எங்கும் அருக்கனேன நிற்கும் அருள்.

என்பது:---பெருக்கம் - சஞ்சித மிகுதியும் கட்டுப்படவும், தோகர் - பிராரத்துவ மிகுதியும் புசிக்கவும், விஜோ – ஆகாமியம் ஏற வும், பேர் ஒனியாய் - இதுகளுக்கெல்லாம் மிகுந்த பிரகாசமாய், நிற்கும் - நிற்கும், அங்கும் - எவ்விடத்தம், அருள் - திருவருளா னதை, (அதற்கு உவமை என்? என்னில்) அருக்கன் என-ஆதித்த ஞாலே சகத்தக்குக் காரியப்படுவது போல என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — உலகத்து மக்கட்டொகுதிகள் பொரு ளிணே ஈட்டவும் துய்க்கவும் விமித்தமாய் நின்ற சூரியணப்போல அருளும் உயிர்களெல்லாம் புண்ணியபாவங்களே வளர்க்கவும். அவற்றின் பயன் ஆகிய சுகதுக்கங்களே அருந்தவும் காரணை மாய் மிகுந்த ஒளியாகி எவ்விடத்தும் நிறைந்து நிற்கும் என்க.

அருக்கன் என என்றதனுல் ஆவ்வாறு காரணமாதல் ஒருவராற் செய்துகொள்ளப்பட்ட த அல்லவாம். பொதுப் பட கிணே என்றதனுல் புண்ணிய பாவம் இ**ரண்டு**மாம். சூரியணப் போல ஓரிடத்துண்டாய காலே ஓரிடத்து இன்றுய் இருப்பதில்லே என்பார் எங்கும் என்று அருளிச் செய்தார்.

இதனுல், அருள் காசணமாதல் கூறப்பட்டது. (2)

அருள் காரியப்படுத்த வேண்டுவதில்2ல, தானே செய்து கொள்வார்கள் என்னில்.---

ஊனறியா தொன்றும் உயிரறியா தொன்றுமிவை தானறியா தாரறிவார் தான்.

என்பது:—ஊன் அறியாது ஒன்றும்-சரீரம் சடம் ஆகையால் அத ஒன்றையும் அறியமாட்டாது, உயிர் அறியாது ஒன்றும். ஆன்பா செற்றறிவு ஆகையிஞலே தான் தனக்கௌ அறிவில்?ல, இவை தான் அறியாது ஆர் அறிவார் தான் - இந்தத் திருவருன் அறிந்து புசிப்பியாத பொழுது ஆர் அறிந்து புசிப்பார் என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி)—அசேதனங்களாகிய தத்துவங்கட்கு எஞ் ஞான்றும் அறிவு உண்டாவதில்லே; உயிர்கள் யாதொன்றும் தாங்களாய் அறியமாட்டா; ஆதலால், அந்த அருள் தாம் அறிந்து அறிவியாமல் உலகத்தின் கண் அறிவிணப் பெறுவார் யாவர்? அருள் அறிந்து அறிவித்தே அறியவேண்டும் என்பதாம் என்க.

இதஞல், அருளிற்கு ஆறிய வேண்டுவதில்லே என்பர் ரை, உயிர்கட்கு ஆறினித்தற் பொருட்டு அறிய வேண்டும் என மறத்துக் கூறப்பட்டது. (3)

இப்படி நடத்துகின்ற அருடோ ஆன்மாக்கள் அறியாமலிருக் கிறது எப்படி ? என்னில்.—

 பாலாழி மீனுரும் பான்மைத் தருளுயிர்கள் மாலாழி யாளும் மறித்து.

என்பதை:—பால் ஆழி மீன் ஆளும் பான்மைத்து - பாற் சமுத்திரத்திலே திரிகிற மீனைது அப்பாலேக் குடித்தப் பசிதீரா மல் தனக்குக் கீழாகிய சக்துக்களேத் தின்கிற முறைமை போல, அருள் உயிர்கள் மால் ஆழி ஆளும் மறித்து - அருட்கடலிலே இருக்கிற ஆன்மாக்கள் சிவாதபோகங்களேப் புசித்துச் சனன மாணங்களேப் போக்கிக் கொள்ளாமல் சத்தாதி விடயங்களிலே திரியும் என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — மேலாய அருளின்கட்பட்ட உயிர்கள் அதனேடு பொருந்திஙின்று பேரின்பத்தை நுகராமல் மாயா போகமாகிய மயக்க வேலேயுள் ஆழ்ந்து அழுந்தும் தன்மை, திருப்பாற்கடலின்கண் வைகிய மீன்கள் பாலேப் பருகாது அத னுள் சிறிதாய பிராணிகளே வருந்தித் தேடி உண்ணும் முறைமை யிணே உடைத்து என்க. மீன்களும் பாஃப் பருகுமாயின், ஜெந்துக்கின் க் தேடி ஒருகாற் கிடைத்தும் கிடையாதும் உழலாமல், நின்ற நில யிலே வேண்டுமளவும் பருகும். உயிர்களும் அருளினேடு கலந்து நிற்குமாயின் சிற்றின்பங்கின த்தேடி அவ்வாறு உழ லாமல் பேரின்பத்தின்த் தாமும் அந்நிலேயிலே இடையமுது அனுபவிக்கும் என்பதாம்.

இதனுல், அருளோடு கூடி நின்றம் உயிர்கள் தான் புறம் இழிபு கூறப்பட்டதா. (4)

அருள் அறிவிப்பதை அறியாதது எப்படி ? என்னில்,— 35. அணுகு துணேயறியா ஆற்ரேனில் ஐந்தும்

உணர்வை உணரா உயிர்.

என்பத:—அணுகு தூணை அறியா ஆற்குளுளில் ஐர்தம்-ஆன்மாவினிடத்திலே பொருந்தியிருக்கிறபஞ்சேந்திரியங்கள் ஆன் மாவிணுலே காரியப்பட்டு வெருகையிலேயும் ஆன்மாவிஞுலே காரியப் படுகிறேம் என்று அறியாத முறைமை போல, உணர்வை உணரா உயிர் - இந்த ஆன்மாவும் திருவருளிஞலே காரியப்படச்சேயும் திருவருளிஞுலே காரியப்படுகிறும் என்ற அறியாத உண்மையும் அத்தன்மைத்து என்றவாறு.

( நிரம்ப–பொழி ) — தனக்கு மருங்காக உடன்வரும் துண் யிணத் துணேஎன நாடாது வழிச்செல்வான் போலவும், தமக்கு முதலாய் நின்று உணர்த்தும் தன்மை அறியாத இந்திரியங்கள் போலவும், உயிர்கள் தாமும் தமக்கு உயிராய் நின்று உணர்த்தும் அருளிணே அறியமாட்டா என்க.

இவை தாணேமையும், தலேமையும் பற்றிவர்த எடுத்துக் காட்டுவமை. (5)

அருள் கடத்துவிப்பதணே அறியாதது எப்படி ? என்னில்,— 36. தரையை அறியாது தாமே தீரிவார் புரையை உணரா புவி. என்பத:—தமையை அறியாத தாமே நிரிவார் புரையை -பூலியினிடத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் பூலி தாரகமாக கடக்கச்சேயும் பூலி தாரகத்தை மறுத்த காண் கடெர்தேன் என்று மது போல, உணரா புவி - பூலியினிடத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்களும் நிருவருளினுலே தொழிற்படச் சேயும் நிருவருளி ஞுமே தொழிற்படுகிறும் என்ற அறியாத முறைமையும் இத் தன்மைத்து என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பூமியைத் தமக்கு ஆதாரம் என்று அறி யச் செய்யாது தாமே தமக்கு ஆதாரமாகப் போக்குவரவு செய் வாரைப்போல். அருளிணேத் தமக்கு ஆதாரம் என்று அறியா உயிர்களும் என்க.

புவி என்பதா ஈண்டு உயிர்கள் மேல் நின்றது. (6)

அருகோத் தேடி அறிவானே ? என்னில்,—

37. மஃகெடுத்தோர் மண்கெடுத்தோர் வான்கெடுத்கோர் ஞானம், தஃகெடுக்தோர் தற்கேடர் தாம்.

என்பது:—மூலமகடித்தோர் - மூலமேலிருத்த மூலமையைத் தேடினைவர் போலவும், மண் கெடுத்தோர் - பூமியிலேயிருத்து பூமி பைத் தேடினைவர் போலவும், வான்கெடுத்தோர் - ஆகாயத்துக்குள் வேயிருத்து ஆகாயத்தைத் தேடினைவர் போலவும், ஞாணம் தூல கெடுத்தோர் - ஞானமாகிய அறிவைவக் கெடுத்துத் தேடுவார்கள், தற்கேடேர் தாம் - தம்மைமைத் தெரியாத ஆன்மாக்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — மஃபினே இழக்தோரும், மண்ணிண் இழக்தோரும், ஆகாயத்திண் இழக்தோரும், எங்கணும் கிறைக்த பேரறிவிண் இழக்தோரும், தான் என்பதண் இழக்தோரும் தம்மில் தாம் ஒப்பர் என்க.

மஃ, சிலம், ஆகாயம், தான் என்பவற்றைக் கெடுக் கோர் உலகின்கண் இல்லே. உள்ளாராயின், அவர்போல அருளிணே இழக்தோரும் பேதையர் என்பதாம். ஈண்டுத் தற்கேடர் என்பது யாக்கை மேல் நின்றது. (7)

ஞானத்தை இழந்து திரிவது ஏது? என்னில்,—

 வெள்ளத்துள் நாவற்றி எங்கும் விடிந்திருளாம் கள்ளத் திறைவர் கடன்.

என்பது: — வெள்ளத்துள் கா வற்றி - கழுத்தளவு தண்ணிரி லே போகிறவன் ஒரு விடயத்திலே அதீ தப்பட்டுப் போகிறது போலவும், எங்கும் விடிர்து இருள் ஆம் - ஆதித்தன் எங்கும் பிர காசிக்கச் செய்தேயும் பிறவிக் குருடனுக்கு மிகுந்த இருளாய் இருந்தது போலவும், கள்ளத்து இறைவர் கடன் - கவட்டு இந்திரி யங்களுக்கு முறைமையாயிருக்கிற ஆன்மாக்கள் முறைமையும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(கிரம்ப-பொழி) — நிறைந்த நறுகீரின் கண்ணே நின்றும் அதணப் பருகாது நாவறண்டும், எவ்விடத்தும் இருள் கீங்கி விடிந்திருக்கவும் மயங்கிகிற்கும் மடவோரது தண்மையே, தாம் நிறைந்த அருளோடு கலந்து நின்றும் அதனுல் வரும் பேரின் பத்தை நுகராத வஞ்சத் தலேமையுடைய ஆன்மாக்களது முறைமை, எனவே, உயிர்கண் மாட்டு உளதாய குறையே யன்றி அருளின் குறையன்று என்பதாம் என்க.

வஞ்சத்தலேமையாவது காம் ஒன்றிற்கும் கருத்தா அல்லவாயிருக்கவும் யான் வனது என்ற அகங்கரித்தல். (8)

அஞ்ஞானம் நீங்கி அறிவது எவ்வாறு? என்னில்,---

39. பரப்பமைந்து கேண்மினிது பாற்கலன்மேற் பூஞை கரப்பருந்த நாடுங் கடன்.

என்பத :—பரப்பு அமைந்த கேண்ம் இனிது-அருட்பொரு கோக் கேட்குமிடத்தக் கரணவியாத்திகளே விட்டு இன்பமாகக் கேண்மின் (அப்படிக் கேளோமல் இந்திரியங்களின் வழியிலே திரிந் தால் கேட்ட பொருஞும் பலியாது; சனன மாணமும் ஃங்கோது; அது என் போல? என்னில்) பால் கலன்மேல் பூடைஞை-பாற்சுட்டி யின்மேல் இருக்கிற பூடைஞையானதை பாஜூக் குடித்துப் பசிதீராமல், காப்பு அருத்த சாடும் கடன் - காப்பைத் நின்ன இறப்பை சாடும் முறைமைை போல என்றவாது.

( நிரம்ப-பொழி ) — சஞ்சல மனத்தால் படும் விரைவிண் அடக்கி அருளின் தன்மையே இனிதாகக் கேட்டு மனங்கொள் வீராக. அதணே நாடாது சிற்றின்பங்கள்மேற் படரும் இப் புல்லறி வாண்மை, உறியின்மேல் வைகும் இனிய பாற்குடத்தின் மீது இருக்கும் பூஞையானது, சுவர்த்தஃயில் ஒடும் கரப்பிணத் தாவிப்பற்றி நுகர விசாரிக்கும் முறைமையிண் ஒக்கும் ஆக லான் என்க.

புனையும் உறியின்கண் பாற்குடத்தின்மேல் இருந்த வாறே அதினப்பருகாது காப்பினப்பற்ற வீசை கொண்டு வாவுங்கால், அது கைப்படின், சிறிதின்மை இல்லாத உண வாதலே அன்றித் தாவலான் மிக்க வருத்தமும் எய்தும்; கைப்படாக்கால், வருத்தத்தோடு காப்பிண்யும் போக்கிப், பாற்குடத்தின்யும் உடைத்து மிக்க துன்பம் எய்தும். உயிர்களும் அகாதியே கூடிநின்ற அருளகத்து அடங்கிப் பேரின்பத்திண் எய்தாது சிற்றின்பங்கள் மேற் படரு மாயின் ஆதுபோல, ஒருகால் எய்தும் சிற்றின்பத்துக்கு மணமொழி மெய்களால் துன்பம் முற்றும் அஃத எய்தாக் கால் இருமை இன்பமும் இழக்தும் மிக்க இடர்ப்படும் என்ப தாம். உறியின்மேல்லவகும் பாற்குடம் எனவும், சுவர்த் தீலேயில் ஒடும் காப்பு எனவும் விதித்தது அதுபவம்.

இவை ஐக்து பாட்டானும் அருள்குணையும் இறைமை யுமாகியும் ஆதாரமாகியும் ரிற்றலே அறியாதிருக்கலும், எவ் கிடத்தும் இருப்ப கணக் காணுது மயங்கு தலும், அதனுல் வரும் இன்பம் எய்தாமையும், அதன்மேல் பற்றுச் செய்யா மையும்ஆன உயிரின் குற்றம் கூறப்பட்டன. அமையாதார்க்கு அறியப்படாதோ ? என்னில்,---

40. இற்றை வரையிசைந்தும் ஏதும் பழக்கமிலா வெற்றுயிர்க்கு வீடு மிகை

என்பது:—இற்பறை வலாை இவசைந்து**ம்- சி**வணுள்ள காலம் தொடங்கி ஆன்மா திருவைடி வைபேப் பெறும் அளவும் திருவருள் உப கரித்து வரச்சேயும் திருவருளுடனே, எதம் பழக்கம் இலா - சற் நாம் உறவில்லாத, வெறா உயிர்க்கு—அளவில்லாத வீணுன ஆன்மாக் களுக்கு, வீடு மிகைகை - மோட்சம் ஒன்றுமே செட்டாது என்றவாறு.

இருவூ?னபொப்பு வந்தல்லது ஞானம் பிரவேசியாது என்பது கருத்தை.

(நிரம்ப பொழி) — அநாதியே தொடங்கி இன்றனவும் அரு ளோடு இரண்டறக் கலந்து நின்றும், சிறிதும் அதில் தோய்ந்த பழமை தோற்றுதல் இல்லாத வெறிய உயிர்கட்கு வீடு சேர்தல் என்பது மிகுதி; எனவே, தகாது என்பதாம் என்க.

வே அமை - பயன்கொளாமை. பழமை தோற்ற தல்-உலக வெ அப்புத் தோன் அதல்.

இதனுல், அருளோடு கலந்து நின்றும் வீடுகூட நிண யாக உயிரிணப் பழிக்துக் கூறப்பட்டது. (10)

நான்காவது அருளது நீலே முற்றிற்று.

ஆகத் திருக்குறள்—41.

# 5. அருளுருந்ஜே.

அ∴தாவது ஞானவடிவாகிய குரவனது தன்மை. அருளது நிலேகூறி, அருளான் ஆம் வடிவினதுநிலே கூறுதலின் மேலே அதிகாரத்தி⊚ேடு இதற்கு இயைபுடைத்து எனக்கொள்க. இருவிணேயொப்பில் எவர்வருவார்? என்னில்,—

41. அறியாமை யுண்ணின் றளித்ததே காணும் குறியாகி நீங்காத கோ.

என்பத :—அறியாமை உள் ஙின்று அளித்ததே - அறியாமை யாகிய பெத்தகாலத்திலே அறிவுக்கறிவாய்கின்று இரட்சித்த திரு வடி தானே, காணும் குறி ஆகி - காசாணுதிகளுடனே குருவாய் எழுந்தருளி (வந்தது : ஆணுல், உள்ளே இல்ஃபோ? என்னில்) கீங்காத கோ-(உள்ளும் புறம்பும் விட்டு) கீங்காத ஞானாரசா ஆகிய குரு என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) தோன்ருத்துணேயாய்க் கலந்து நின்று காத்து நடத்தின அருளே, கண்ணுற் காணப்படும் வடிவிண யுடையதாக விட்டு நீங்காத குரிசில் என்க.

இதனுல், அருள் குருவடிவுகொண்டு வந்தமை கூறப் பட்டது.

அவரே குருவாக வரவேணுமோ? படித்திருக்கிற வித்து வான்கள் ஆகாதோ? என்னில்,—

42. அகத்துறுநோய்க் குள்ளின ரன்றி யதனேச் சகத்தவரும் காண்பாரோ தான்.

என்பத:—அகத்த உறை கோய்க்கு உள்ளினர் அன்றி - ஒரு வணுக்கு அந்தாங்கமான இடத்திலே வந்தவியாதியை அவனுக்கு அந்தாங்கமான பேர் அறிந்து நிற்பது, அதிண சகத்தவரும் காண் பரோதான் - அந்த ஆணவமலமாகிய வியாதியைச் சகத்திலே உள்ள காரியப்போலக் குருவாலே நீக்கப் போகாது; அவனே ஆசாரிய மூர்த்தமாய் எழுந்தருளிவந்து நீக்கினுல் நீங்குமல்லது என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) ஓர் இல்லின்கண் ஒருவர்கொண்ட பிணியை அவ் இல்லின்கண் வாழ்வார் அறிவதன்றி, அதனேச் சேய்மைக்கண்ணராகிய உலகத்தார் அறியவல்லரோதாம் என்க. ுகான் என்*பது அசை*மிலே: ஓகாரம் எதிர்மறை.

இ. தனல், இந்ஙனம் வடிவுகோடற்கு அருளாதல் வேண் டுமே ? என்னும் ஐயத்தினே அகற்றி வலியுறுத்தப்பட்டது. (2)

இப்படி வரப்பட்ட ஞாளுசாரியனே எல்லாராலும் அறிய லாமோ? என்னில்,—

43. அருளா வகையால் அநள்புரிய வந்த பொருளார் அழிவார் புவி

என்பது:— அருளாவகையால் அருள்புரிய வந்த - அருள் பிரகாசியாத முறைமையிஞாலே அருளேக்கொடுக்கவந்த பொருள் ஆர் அறிவார் புவி - இப்படிக்கொத்த ஞாஞசாரியிணப் பூமியில் உள்ள ஆன்மாக்கள் அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

(கிரம்ப—பொழி) படைப்பு கிலே ஈறு மறைப்பு என்னும் கான்கிண்யும் தோன்றுது செய்தவாறுபோல, அருள் என்னும் தொழிவிண்யும் தான் பண்ணுத்துபோலப் பண்ணும்படி மானுடவடிவு என்னும் அங்கியால் மறைத்துக்கொடு வந்த உண்மைப்பொருளே இக்குருவடிவு என்பதண் அறியமாட்டாது உலகு என்க. எனவே, தம்போல் ஒரு மானுடராக கிணேக்கும் என்பதாம்.

(3) உத்தமர் அல்லாதார் அறியப்படாதது எந்த ஏதுவிஞல் ? என்னில்,—

44. போய்யிருண்ட சிந்தைப் பொறியிலார் போதமா மெய்யிரண்டும் காணர் மிக.

என்பது: — பொய் இருண்ட சிர்கை போறி இலார் - அஞ்ஞான மிகுதியாலே பொருந்தப்பட்ட சித்தத்தை உடையவர்கள் ஞான மிகுதியாலே பொருந்தப்பட்ட சித்தத்தை உடையவர்கள் பஞ்சேர்திரியாகளிலே திரியப்பட்ட ஆன்மாக்கள், போதம் ஆம் மெய் இரண்டும் காணூர் மிக - அறிவக்கறிலாய் இருக்கிற திருவரு ளேயும் அந்தத் திருவருள் தானே திருமேனியாய் வக்த ஆசாரியின யும் ஆக இரண்டுவி தத்தையும் மிகுதியுற்று அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு. (கிரம்ப—பொழி) நி ஃ யாத காயவாழ்க்கையினேயும், ஆணவமலத்தால் மறைந்த உணர்வினேயும் உடையராய், ஞானம் என்னும் செல்வத்திணயும் எய்துதல் இல்லாதார்; அறிவுமயமாகிய அருளும், அவ்வருளான் ஆகிய தேசிகவடிவும் என்னும் உண்மைப்பொருள் இரண்டினேயும் சிறிதும் அறிய மாட்டார் என்க.

இத்,தன்மையவாகிய ஆசாரியவடிகினே அருள்கொண்ட வடிமைாக உணரார். ஆகவே, நின்மலமாய் அகண்டமாய் சின்மயமாய் ஒழிவற நிறைந்த அவ்வருளிணயும் உணரமாட் டார் என்பது கருத்து. (4)

அவர் திருமேனியை என்போல அறியவேணுமோ? என்னில்,—

45. பார்வையென மாக்களேமுன் பற்றிப் பிடித்தற்காம் போர்வையெனக் காணர் புவி.

என்பது:—பார்வை என மாக்கீன - மாஃனக்காட்டி மாஃனப் பிடிப்பவர்போல ஆன்மாக்கீன, முன் பற்றி பிடித்தற்கு ஆம் -அவர் சத்தி பொருத்திப் பிடிப்பதற்கு ஆம், போர்வை என காணர் புவி - (இப்படி கம்மை இரட்சிக்க நமக்காக வர்த) இருமேனி பென்றை பூமியில் உள்ள ஆன்மாக்கள் அறியமாட்டார்கள் என்ற வாறு.

(நிரம்ப—பொழி) விலங்குகள் பறவைகளேப் பிடித்தற்கு அவ்வவற்றின் வடிவாற்செய்த தீவகம்போல, மிக்கதொரு வடி வம் கண்டு அஞ்சி வெருளாது, மனிதரைத் தன்வயத்தாக்கிக் கோடற்பொருட்டு அருள்போர்த்துக்கொண்ட மானுடவுரு வாகிய குருவடிவினப் போர்வையாக அறியமாட்டாவாம் இவ் வுலகு என்க.

இவை மூன்றபாட்டானும் அகளமாய் கிறைந்த அருளே குருஉருவ தரித்து வந்தது என்பத்னே அறியாதார் இழிபு கூறப்பட்டது. போர்வையாக எல்லாரையும் தற்சொருபமாக்க ஒண்ணு தோ ? என்னில்,—

46. எமக்கென் எவனுக் கேவைதெரியும் அவ்வத் தமக்கவணே வேண்டத் தவீர்.

என்பது:—எமக்கு என் - போகாது, எவனுக்கு எவை இதி யும் - பக்குவமல்லாத ஆன்மாக்களுக்கு எத்தினே புசித்தாலும் தெரியாது, அஅதமக்கு அவிண வேண்ட - பக்குவப்பட்ட ஆன் மாக்கள் அந்த ஆசாரியினா வழிபட்டுக் கேட்க, தவிர் - (அப்போது மலம் மாயாதி கன்மங்கள்) நீங்கும் என்றவாறு.

்கிரம்ப- - பொழி) கீ குரு உண்மை கொண்டமையால் எமக்கு வரும் பயன் என்னே? யாவன் ஒருவனுக்கு யாவை சில நூற் பொருள்கள் குரவணேயின்றி உணர முன்னுடுபின் மலேவநத் தோன்றும்? அந்நூற்பொருள்கள் அவணத் தமக்குக்குரவஞக அவாவிகிற்கும்பொழுது, இம்மறுதலேயினே ஒழிவாயாக என்க. குரு உண்மை கொள்ளாய் ஆயின் என்பது எஞ்சி கின்றது.

இதலை, யாதொரு நூற்பொருள்களும் குரவணேயின்றி உணரப்படா என்ற கூறப்பட்டது. (6)

திருவருள் அறிவுக்கறிவாயிருக்கிறது போதாதோ ? குரு வாய் வரவேணுமோ ? என்னில்,—

47. விடந்தலம் மேவினுமெய்ப் பாவகளின் மீளும் கடவிலிருள் போவதேவன் கண்.

என்பது:— விடம்-ஒருவுண் (விடம்நீண்டித் தூலமண்டைக் கொண்டு கெடக்கச்செய்தே) நதேலம் மேவினும் - சீரிபைக்கொண்டு வேந்தை கழுத்நிலே கட்டதையும் (விட்டு நீங்காது, பின்ன நீங்கு நிறது எப்படி? என்னில்) மெய் பாவகனின் மீஞம்-உண்மையான பிடாரகன் வந்து தன்'ணயும் சீரியாகப் பாவித்து அவன் சீரியாகப் பாவிக்கவே விட்டுநீங்கும், கடன் இந்த முடைகைமைபோல (ஆசாரி யனும் சிவ சொரூபமாய் இருந்து சீடுணயும் சிவசாரூபமாக ஞானக்கண்ணிஞ்லே பார்க்கவே), இருள்போவது எவன்கண் - அந்தகாரம் மல மாயாதி கன்மங்கள் நீங்கும் : பின்ணே யாராலே நீங்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) விடமானது கீரி தானே வந்து தீண்டி னும் மீளாது, அதன் வடிவிணப் பாவிப்பான் ஒருவளுல் மீளு மாறு போலவே இவனுடைய திருகோக்கிளுல் ஆணவ இருள் கீங்கும் உனக்கு என்க.

இறைவன் அனுதியே உயிரோடு கலர்தாகிற்பினும் குரு உருக்கொடுவர்தல்லது பாசம்கீங்காது என்பதாயிற்று.

இது சகலரைக் குறித்து நின்றது.

இதனுல், ஆசாரியனுல் பாசம் நீங்கவேண்டும் என்பது கூறப்பட்டது. (7)

இவர் குருமூர்த்தமாய் எழுந்தருளிவந்து இரட்சிப்பது ஒரு வகைக்கோ ? என்னில்,—

48. அகலத் தருமருளே யாக்கும் வினே நீக்கும் சகலர்க்கு வந்தருளும் தான்.

என்பதா:— அகல தரும் அருளோ ஆக்கும் - (விஞ்ஞாகு கலரில் பக்குவர்க்கு அறிவிலே) ஞானத்தை உதிப்பிப்பன் ஆணவ மலத்தை நீக்குவன், விடுன நீக்கும் - (பிரளயாகலரில் பக்குவர்க்கு அவர்கு கோப்போல மானும் மழுவம் சதார்ப்புயமும் காளகண்டமும் மூன்று நேத்திரமும் ஆக எழுந்தருளிவந்து) ஆணவமலத்தை நீக் இச் சிவஞானத்தைப் பிரகாசிப்பிப்பன், சகலர்க்கு வந்து அருஞம் தான் - சகலரில் பக்குவர்க்கு (அறுவடைகைத் நீட்சையிஞைலேயும் மும்மலத்தைதயும் நீக்கிக் கிரமத்திலே) சிவஞானத்தைப் பிரகாசிப் பிப்பன் கத்தா என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) கஃவினின்றும் நீங்கின விஞ்ஞான கலாக் கும், பிரளயாகலர்க்கும் நிராதாரமாய் நின்று அருளே விளக்கும். கன்மமலச் சேதனம் பண்ணுதற்குப் பக்குவராகிய சகலர்க்கும் குருவுருவிண் ஆதாரமாகக்கொண்டவர்போலத் தானேவந்து அநுக்கிரகம் பண்ணும். அவ்வாறு அருள்புரிதல் சகலர்க்குங் கூடாது என்பதாம் என்க. பிரனமாகலர்க்குக் கணீர்ங்கலாவது அதன் வயக்கா காது இருத்தல். குவ்வுருபு விகாரத்தால் தொக்கது. ''முதல் இருவர்க்கு நிராதாரமாகிக்–கரையிலருட் பரன்துவிதா சத்தி நிபா தத்தால்'' என்று அருளிச்செய்தவாறு குணிக.

இதனுல், அருள் மாணிடச்சட்டை சாக்கி வருகற்குக் காரணம் கூறப்பட்டது.

குரு வாராமல் ஆகாதோ ? என்னில்,—

 ஆரரிவார் எல்லாம் அகன்ற நெழியருளும் பேரறிவான் வாராத பின்.

என்பத:—ஆர் அறிவார் - ஆர் அறிந்த மோக்ஷம் அடையைப் போகிறுர், எல்லாம் அகன்ற செறி அருளும் - முப்பத்தாறு கெருவி களும் நீங்கும்படி பண்ணிச் சாயுச்சியமான வீட்டைக் கொடுக்கப் பண்ணினை, பேர் அறிவான் வாராத பின்-மகத்தாகிய சிவஞானத் கைதையுடையை சிவன் வாராதபோது என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) மந்திரம் முதல் கணே ஈருகிய முவிரண்டு அத்துவாவும் கடந்த வீட்டுநெறியினே வெளிப்படுத்தும் நிறைந்த ஞானத்தினேயுடைய இறைவனே குருவுருக்கொண்டு வாராத இடத்து அதணே அறியவல்லார் யார்? ஒருவருமில் இ என்பதாம் என்க.

இதனுல், கிறைந்த அறிவனுகிய இறைவனே உருக் கொடுவரின் ஆல்லது உண்மையை உணர்கல் கூடாது என்பது கூறப்பட்டது.

இவர், வேறு முத்தராக வரவேணுமோ? என் அறிவிலே இருக்கிறது போதாதோ? என்னில்,—

50. ஞானம் இவனெழிய நண்ணியிடும் நற்களைல் பானு ஒழியப் படின்.

என்பது :—ஞானம் இவன்ஒழிய கண்ணியிடும்-இவன் ஞான சாரியஞக வோராமல் ஞானம் பிரகாசிக்கும், கல் கல் அனல் பாறு ஒழியப்படின் - கல்ல (சூரியகாந்தக்) கல்லினிடத்திலே ஆதித்தன் இல்லாமல் அக்கினி உண்டாகின் என்றவாறு.

இவ்விரண்டும் அப்படி ஆகாது என்பது கருத்து.

(நிரம்ப–பொழி) — அருள்வடிவாகிய குரவணே யன்றி ஒரு வற்கு ஞானம் உண்டாதல் கூடும். ஆதித்தளுலன்றி மாசிலாச் சூரியகாந்தக் கல்லினிடத்து நெருப்புத் தோன்றுமாயின். எனவே, இரண்டுமில்&ல என்பதாம் என்க.

இதனுல், திருவடி ஞானம் குரவீன இன்றியமையாச் சிறப்பிற்*ற* என மேலது வலியுறுத்தப்பட்டது. (10)

ஐந்தாவது அருளுருரிலே முற்றிற்று.

ஆகத் திருக்குறள்—51.

## 6. அறியுநெறி.

அ∴தாவது, உண்மைப்பொருளே உணரும் முறைமை. அருளுருகிஃகூறி, அதஞல் அறியும் பொருள் உண்மை கூறுத லின் மேஃ அதிகாரத்திஞேடு இதற்கு இயைபு உண்மை அறிக.

அவர் எப்போது குரு ஆவார் ? என்னில்,—

51. நீடும் இருவினகள் நேராக நேராதல் கூடும்இறை சத்தி கோளல்.

என்பத:— ஈடும் இருவிணகள் - மிகுத்த புண்ணிய பாலங் கள் இாண்டும், நேர்ஆக நேர்ஆதல் - தூல ஒத்த இடத்து, கூடும் இறை சத்தி கொளல் - கத்தா திருமேனிகொள்வர், அப்போது சத்திபதியும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—ஒன்றை ஒன்று ஒவ்வாதுமிக்கு வளர்க்து வரும் புண்ணியபாவங்கள் இரண்டும் தம்மில் ஒப்பாகவரும் பருவத்திலே உண்டாகும், சிவனுடைய சத்திபதிதல் என்க. சேராக கேர் ஆகல் ஓர் புண்ணியக்து ந்கு ஓர் பாவம் ஓர்வகையான் ஒத்திருத்தலாம். அது அன்றி, வாக்கு மனம் காயம் என்னும் மூவகையால் இயற்றப்பட்ட புண்ணியங்கள் முழுவதும் ஓர்பங்கும், பாவங்கள் முழுவதும் ஓர்பங்குமாகப் பொன்னும் இரும்பும் கன்மத்தால் துஃபொக்கத் தூங்கு தல் போலப் பலத்தால்சமனுதல்; சத்தி பதிதலாவது நிலேயாத இயல்பிண் உடைய உலக நடையின் அஞ்சி வீட்டுநெறியின் விரும்புப்வண்ணம் உயிர்களது உணர்வின்க் திருந்தச் செய்தல், ஒன்றையொன்று ஏற்றத் தாழ்வுபடில் அவை அவை இகல்செய்து இழுக்கும் என்பதாம்.

இதனுல், உண்மை உணர் தற்கு ஏ துவான சத்திபதியும் எல்லே கூறப்பட்டது. (1)

கத்தா திருமேனி கொண்டு வந்து என்னத்தை அறிவிப பார்? என்னில்.—

52. ஏகன் அனேகன் இருள்கருமம் மாயையிரண் டாகவிவை ஆருக் யில்.

என்பத: — எகன் - கத்தாவும், அனேகன் - ஆன்மாவும், இருள் - ஆணவமலமும், கருமம் - கன்மமலமும், மாயை இரண்டு -சுத்தமாயை அசுத்தமாயையும், ஆகஇவைை - ஆக இேச்த ஆற பொருளும், ஆதியில் - அநா தியிலே உண்டான தென்று அறிவித்தார் என்றவாறு.

(கிரம்ப-பொழி) — ஒருவளுகிய இறைவனும். அளவில ஆகிய உயிர்களும், இருள்வடிவாகிய ஆணவமலமும் கன்ம மலமும், சுத்தம் அசுத்தம் என்னும் இருவகை மாயைகளும் ஆகிய இப்பொருள்கள் ஆறும் அநாதியாகிய பொருள்கள் என்க.

ஆசேகன் என்பசில் ஈற்ற மகரம் னகரமாய்த் திரிந்து நின்றது. இவை ஆறும் என அஃ்றிஃனவாசகம் கொண்டு மிகவினுல் முடிந்த திண வழுவமைதி, *ஆறு*ம் என்று**ம்** முற்றுப்பை செய்யுள் விகாரத்தால் தொக்கது.

இதனல், கித்தியப்பொருள்கள் இவை எனத் தொகுத் தைக் கூறப்பட்டது. (2)

அநாதியாகில் ஆறுபொருளினும் அறிவது ஏது ? என்னில்.—

53. செய்வானும் செய்வீரேயும் சேர்பயனும் சேர்ப்பவனும் உய்வான் உளனேன் நுணர்.

என்பத :— செய்வானும் - கன்மத்தைச் செய்யப்பட்ட ஆன் மாவும், செய்வீனேயும் - செய்யப்பட்ட புண்ணிய பாவமும், சேர் பயனும் - புண்ணிய பாவத்துக்கு ஏதுவாகிய சுகதுக்கமும், சேர்ப் பவனும் - இந்தக் கண்மத்தைக் கூட்டிப் புசிப்பிக்கப்பட்ட கத்தா வும், உய்வான் உளன் என்று உணர் - இஃது எல்லாம் அறிந்து பிமைழக்கிறவன் ஆன்மா என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — புண்ணிய பாவங்களேப் பண்ணும் புரு டனும், அவஞற்செய்யப்படும் விண்களும், அவற்றின் பயஞகிய இன்பதுன்பங்களும், அவற்றைக்கூட்டி அருத்தும் இறைவனும் என்னும் இந்நான்கு திறத்திண் உடையஞக உன்ண அறிவா யாக. மாணவகனே! கீகதி சேர்தற்பொருட்டு என்க.

எனவே, இலை உணரா திருக்கவே யான் எனது என் தும் செருக்கு அ*ருது*, பிற**லி**த்தோன்பம் உ*ற*ம் என்பதாம்.

உடையன் ஆதல் இருவிணேகளேச்செய்து இறைவனுல் அவற்றின் பயணே நகர்தற்குத் தான் உரியன் ஆதல். (3)

உய்வான்தானே அறிவஞே? என்னில்,—

54. ஊனுயிரால் வாழும் ஒருமைத்தே ஊெடுெடியிர் தானுணர்வோ டொன்கும் தரம். என்பது:—ஊன் உயிரால் வாழும் ஒருமைத்து எ - சிரீர மானது ஆன்மாவிஞ்லே ஒருபடித்தாய் சீவிக்கிற முறைமைபோல், ஊடஞ்டு உயிர் - இந்தச் சிரீரத்தே இருக்கிற ஆன்மாவும், தான் உணர்வோடு ஒன்றும் தாம் - இந்தத் திருவருளிஞ்லே சீவித்து கூற்கிறதும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — உடம்பானது உயிரோடு கூடிப் பிரிப் பின்றி நடைபெறும் ஒற்றுமையினே உடைத்து, அவ் உடம்போடு உயிர்கள் நிறைந்த ஞானத்தோடுகூடி ஒன்றுபட்டு வேறற நிலே பெறும் தகுதியன. எனவே, உடலகத்து உயிர்போலக் கலந்து நின்று நடத்தும் என்பதாம் என்க.

உடப்பு என்ற பொதுவகையால் ஐவகை உடப்பும் அடங்கும். அவை அடங்கவே, நிலம் முதல் நாதம் ஈருகிய தத்துவம் எல்லாம் அடங்கும் எணக்கொள்க. (4)

அருளால் காரியப்படுதல் எப்படி? என்னில்,—

55. தன்னிறமும் பன்னிறமும் தானும்கற் நன்மைதரும் போன்னிறம்போல் மன்னிறமிப் பூ.

என்பத:— தன் கிறமும் - படிகம் தன்னுடைய பிரகாசத் தையும். பல்கிறமும் - பஞ்சவன்னங்களினுடையை விளக்கத்தைகையும், தான் ஆம் கல் தன்மைமதரும் பொன்கிறம்போல் - இவ்விரண்டையும் கூட்டிக் காரியப்படுத்தப்பட்ட ஆதித்தப் பிசகாசத்தைப்போல, மன்னிறம் இ பூ - கத்தாவினுடையை திருவருளும் சித்துக்கு அறிவும் சடத்தப் பிரோகமாய் இருக்கிறதும் இத்தன்மைத்து என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — அடுத்த பல வன்னங்கணேயும் கவர் தலும், அவை அடுத்திருக்கினும் தன் கிறமே காட்டிகிற்றலும் ஆகிய படிகத்தின துதன்மை இரண்டிற்கும் தான்காரணம் ஆகி கின்று பண்ணும் சூரியன் கிரணம் போலாம், இவ்வுலகிற்கு இறைவனது சுடராகிய ஞானசத்தி. எனவே, கட்டு வீடு என் னும் இரண்டிற்கும் தான்ஒன்றே காரணம் என்பதாம் என்க. இவை மூன்றபாட்டானும் இறைவன் உலகினே கடத்த மாற கூறப்பட்டது.

அருளால் காணவேண்டுவதில்லே, கானே காண்பன்: என்னில்,—

56. கண்டொல்லே காணுநெறி கண்ணுயிர் நாப்பணெளி உண்டில்லே யல்லா தொளி.

என்பது:— கண்டு ஒல்லே காணும் செறி - சீக்கிரமதிலே காணப்பட்டது கண்' (கண்ணுலும் ஒளியாலும் விளக்கானது கண் ணுக்கும் பதார்த்தத்துக்கும் நடுவே பிரகாசித்தால், கண்ணுனது பதார்த்தத்தைக்காணும்) உயிர் சாப்பண் ஒளி உண்டு-ஆன்மாவுக்கும் கேயத்தக்கும் நடுவே அருள் பிரகாசித்தால் ஆன்மாகேயேத்தைப் பெறுகிறது உண்டு, இல்லே அல்லாது ஒளி-ஒளியாகிய திருவருள் பிரகாசியாதபோது கேயுமே விளங்காது என்றவாது.

(நிரம்ப–பொழி) — நிணேவிணயுடைய உயிரினது நடுவாக ஞானஒளிக்கு நிலேஉண்டாதல் வேண்டும்; அன்ருயின் வாயில் வழியால் புலன்கணே உற்றுப்பார்த்து விரைவில் உணரும் முறைமை இல்லே என்க.

கு வணுல் அன்றி உரைகொண்டு உணர்கல் அரிது எனக்கொள்க. நடுவாகரிற்றல் - கலந்துநிற்றல்.

இதனுல், ஞானம் முன்கிற்பின் அல்லது அறிதல் கூடாது என்பதோர் அதுபவ வகையால் விளங்கக் கூறப் பட்டது.

அரன் அருளால் காணும் செயல் என்போல? என்னில்,---

57. புன்செயலி ேணுடும் புலன்செயல்போல் நின்செயலே மன்செயல தாக மதி.

என்பத:—புன்செயலின் ஒடும் புலன் செய்ல்போல் - ஆன்மா பஞ்சேர்தெரியங்களிஞலே ஒருவிடயத்தை அறிகேற முறைமை போல, நின் செயுல- உன்னுடையை செயூலையும், மன்செயலது ஆக மேதி - நிலுபெற்ற திருவருளிஞாலே காரியப்படுகின்ரும் என்ற அறிவோயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — புருடனது சிறுதொழிலின் வழியே திரிபின்றி நடக்கும் இந்திரியங்களது செயல்போல, மாணவ கனே! நின்னுடைய செய்தியையும் இறைவனது கிரியாசத்தி வழியே அவ்வாறு நடப்பதாகக் கருதுவாயாக. அவ்வாறு கருதவே, விணேத்தொடர்பு இன்றிப் பிறவி நீங்கி நிற்பர் என்ப தாம் என்க.

இதனுல், இறைவனது செயல்வழி நிற்றல் கூறப் பட்டது (7)

அருனால் செயற்பட்டு அறிவது ஏது ? என்னில்,—

58. ஓராதே ஒன்றையுமுற் றன்னுதே நீமுந்திப் பாராதே பார்த்தத‰ப் பார்.

என்பத:— ஓாாதே - (கேவைத்திலும்) ஒன்றையும் வீசாரி யாதே, ஒன்றையும் உற்று உண்ணதே - (சகலைத்திலும்) ீ ஒன்றை யும் கீணயாதிருக்கச் செய்தேஇரு, ீ முத்திபாராதே - (சத்தத் திலும்) ீ அத இது என்று சுட்டிப்பாராதே, பாரத்த அதின பார் - (இத்த மூன்று அவத்தையிலும்) அது அதுவாக வருவிக்கப் பட்ட திருவருகோயே காண்பாயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — ஞானம் எவ்வண்ணம் இருக்குமோ என்று ஆராயாமல், அதணேயும் விடயங்கள் போலக் குறிக் கொண்டு ஊன்றி நிணேயாமல், நீயாக முன் சென்று மேற் கொண்டு காண்டலும் செய்யாமல், உன்னேக்கண்ட ஞானத் தினேக் காண்பாயாக என்க.

இவ்வாறு அசைசின்றி நிற்கவே, அவ்வகண்டமாகிய ஞானம் தானேதோன்றும் என்பது கருத்து. (8) அப்படித் திருவருளே எதிரிட்டுப்பார்க்கில் எனக்குச் சந் தோஷம் வருமே ? என்னில்,—

### 59. களியே மிகுபுல ஞக்கருதி ஞான ஒளியே ஒளியா ஒளி.

என்பது:— களியே மிகுபுலன் ஆக கரு இ-அந்தச் சந்தோ ஆமே மிகுத்தவிடயமாக நிணத்து,—-ஞான ஒளியே ஒளியாஒளி -ஞானமாகிய பிரகாசமே மமைறைவாக ஒளித்து நிற்பாயாக என்ற வாறு.

(நிரம்ப-பொழி) — இத்தன்மைய ஆகிய ஞானத்தினேக் காணப்பெற்றமையால், வரும் மகிழ்ச்சியைப் பெரியவிடயமாக கிணேந்து ஞானமாகிய ஒளியன்றி வேறு உனக்கு ஓர் ஒளியின் ருகும்படி அதனுள்புக்குக் கரந்து நிற்பாயாக என்க.

என்றும் இவை இழந்து நிற்கிறது எப்படி ? என்னில்,—

### 60: கண்டபடி யேகண்டு காணமை காணமை கொண்டபடி யேகொண் டிரு.

என்பது:— கண்டபடியே கண்டு - திருவரூனர் தெரிசித்த படியே தரிசித்து, காணுமை காணுமை - சகலகேவேலம் நீங்கின படியேநீங்கி, கொண்டபடியேகொண்டு இரு - திருவருள் உன்?னக் கருத்துக்கொண்டபடியே நீயும் அசைவேற நிற்பாயாக எேன்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) —ஞானமானது உனக்கு யாதொருபடியே வெளிப்பட்டது, அப்படியே நீயும் கண்டறியாமையாகிய அதீதா வத்தை வந்துதோன்ளுமல், யாதொருபடி உன்னே விழுங்கிற்று அப்படியேநீயும் விழுங்கக் கொடுத்திருப்பாயாக என்க. இம்மூன்ற பாட்டானும் ஞானத்தினக் காணுமாறம், கண்டால் அதனுட்கலக்குமாறம், அவ்வழிக் தன்ன ஆகன் வயத்தன் ஆக்குமாறம் கூறப்பட்டன. மாணவகனே! என்பது இம்மூன்றிற்கும் கூட்டி உரைக்கப்பட்டது.

> ஆருவது அறியும்நேறி முற்றிற்ற. ஆகத்திருக்குறள்—61.

#### 7. உயிர்விளக்கம்.

அ∴தாவது ஆன்மசுத்தி பண்ணும்படி அறியும் கெறியில் கூறியவாற்ருன் அறிந்தபடி நின்று யான் எனது என்னும் செருக்கறுத்தல் கூறினமையின், மேலே அதிகாரத்தி€ேடு இதற்கு இயைபுடைத்து எனக்கொள்க.

கொண்டபடி கொள்வது எக்காலம் ? என்னில்,—

61. தூநிழலார் தற்காரும் சொல்லார் தொகுமிதுபோல் தானதுவாய் நிற்கும் தரம்.

என்பத :—தா கிழல் ஆர் தற்கு ஆரும் சொல்லார் - பவித்திர மாகிய தன்னுடைய கிழல் ஆதித்தன் மத்தியத்திலே வக்தால் தனக்குள்ளே அடங்கி கிற்கிறதற்கு யாரும் சொல்லவேண்டிய தில்ஃ, தொகும் இதபோல் - இந்த முறைமை போல, தான் அது ஆய் கிற்கும் தாம் - இருவீண் ஒப்பு வக்தால் ஆன்மா திருவருள் தானுய் கிற்கிறதற்கும் யாரும் சொல்லவேண்டுவைதில்ஃ என்ற வாறு.

(நிரம்ப–பொழி) கோடையால் வெதும்பிஞேன் குளிர்ந்த நிழஃ அடைதற்கு அடைதி என ஒருவரும் சொல்லார், தானே விரைவின் அடையும் தன்மையினே ஒக்கும்; மாயா விகார வெம்மையான் வருந்தினேன் ஒருவன் தான் அவ் அருளிணே அடைந்து அதுவாய் நிற்கும் முறைமை என்க. உலக வெறுப்பின் அல்லது அருளி**ண அ**டைதல் கூடாது என்பதாம்.

இதனுல், ஆருளின் அடை ஈற்கு ஏது கூறப்பட்டது. (1)

எல்லார்க்கும் ஒக்க இந்தத் திருவருள் நில்லாதது என்? என்னில்,—

62. தித்திக்கும் பால்தானும் கைக்கும் திருந்திடுநாப் பித்தத்தின் தான்தவிர்ந்த பின்.

என்பது: — தித்திக்கும் பால்தானும் கைக்கும் (பித்தம் மேலிட்டபொழுது) தித்திக்கிற பாலும் கசக்கும், திருந்திடும் நா பித்தத்தின் தான் தவிர்ந்த பின் - திருத்தமாக அறிகிற நாவிலே பித்தம் நீங்கினபோது கசிந்த பாலும் தித்திக்கும்; (அதுபோல, ஆணவமல மேலீட்டிஞலே குரு லிங்க சிங்கமத்திலே ஆசை அறப் பண்ணும், அந்த ஆணவமலம் நீக்கினபோது குரு லிங்க சிங்கமத்தி சேல விருப்பம் உண்டாகும்) என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) குற்றம் தீர்ந்த நாவானது பித்த நோயி னின்றும் தான் நீங்கின பின்னர், முன்கைத்த பாலும் தித் திக்கும், அதணேத் தானும் கண்டறியும் என்க.

மல இருள் தீர்ந்த பின்னர் முன்னம் திரோபகித்து நின்ற மருளும் அருள் வடிவு ஆகி வெளிப்படும்: மாசு தீரின் விளெங்கித் தோன்றும் தன்மையிணே உடையது. உயிர் என்ப தற்கு உவமித்தா, இதணேத் திருந்திடு நா என்று அருளிச் செய்தார்.

இதுவும் ஒட்டு என்னும் அலங்காரம்.

இதனுல், அருள் வெளிப்படும் காலமும், உயிர் அதனே க் திருந்திக் காணும் காலமும் ஒன்*று என்பது* கூறப்பட்*து.*  அறியாமை நீங்க அறிக்தவன் நான் என்னில்,—

63. காண்பான் ஒளியிருளில் காட்டிடவும் தான்கண்ட வீண்பாவம் எந்நாள் விழும்,

என்பது:—காண்பான் ஒளி இருளில்காட்டிடவும் - காணப்பட்ட ஆன்மாவுக்குத் தெருவருளானது ஆணவ மலத்தை கீக்கி கேயத்தைக் காட்டச் செய்தேயும், தான் கண்ட வீண்பாவம் எ நாள் விழும் - நான்கண்டேன் என்கிற பாவம் எத்தச் சனனத் திலே தள்ளுமோ என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) ஒளி வடிவாகிய ஞானம், தன்ணேக் கண்ட றிதற் பொருட்டு மல இருளிலே மருண்டு கிடக்கின்ற உயிர் கட்குத் தன்ணே வெளிப்படுத்தவும், அதனே நாடாது உயிர் தானே காண்பதாகக் கண்டமையாலே வறிதே வரும் பாவம் என்ன பயணேச் செய்ததாய் வந்து முற்றும் என்க.

ஓர் புலன் உணர்வான் வரும் பாவம் போலாது வாளா வருதலின், வீண்பாவம் என்ற அருளிச்செய்தார்.

பித்தம் பாலான் அன்றி மற்ற ஒன்று இம் தீராவாற போல, மலமும் அருளான அன்றிப் பிறிதொன்றுல் தீராது என்பதாஉம், அருள் மறைந்து மில்லாது வெளிப்பட்டு நிற் பினும்; அந்நாக்குச் சுவைகாண்டல் போலத் தானே காண் டல் கூடாது என்பதாஉம் இதனுட்கொண்டு கிடந்தவாற கண்டு கொள்க.

இதனை**், அ**ருளே முன்கொண்டு காணுக்கால் குற்றம் உடைத்*து* என்பது கூறப்பட்டது.

தெளிந்தார் செயலும் தெளியாதார் செயலும் எப்படியோ ? என்னில்,—

64. ஒளியும் இநளும் ஒருமைத்துப் பன்மை தெளிவு தெளியார் செயல். என்பது:— ஒளியும் இருஞம் ஒருமைத்து - (படலம் உடைய கண்ணுக்கு) ஆதித்தப் பிரகாசமும் பூத இருஞம் ஒருபடித்து, பன்மை - இந்த முறைமை போல, தெளிவு தெளியார் செயல் -மலம் மாயா கன்மம் மேலிட்ட பேர்க்குப் பாசமும் பதியும் ஒரு படித்தாய் வீளக்காகிற்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) பலவாய பொருள்கள் தம் பன்மை தோன் ருது ஒருபடித்தாய் இருத்தல், ஒளியும்கண்ணும் இருளின் கண்ணும் ஒக்கத் தெளிக்து கிற்றலும் மருண்டு கிற்றலும் ஆய செயல்கள் அல்விடத்துப் பேதம் என்க. பிறிதொன்றும் தோன்ருது என்பது கருத்து.

இதனுல், அருளோடு கூடிஙிற்றல் ஒருவகையால் இரு ளோடு கூடிஙிற்றல் போலும் என்பது கூறப்பட்டது. (4)

தெளிந்து அறிக்து கூடுவது எல்லார்க்கும் தெரியுமோ? என்னில்,—

65. கிடைக்கத் தகுமேநற் கேண்மையார்க் கல்லால் எடுத்துச் சுமப்பான இன்று.

என்பத :— கல் கேண்மையார்க்கு அல்லால் - கல்ல கேள் வி யினேயுடைய ஞாதாக்களுக்கே அல்லாமல், எடுத்து சுமப்டான -எல்லாப் பதார்த்தத்தைதயும் சுமத்தச் சுமக்கிற சிவின, இன்று -இப்பொழுது, கிடைக்க தகுமே-கிடைக்குமோ? கிடையாதோ? பின்னே என்றவாறு.

நற்கேண்மை என்ற அருளிச்செய்தார், அருளோடு கூடியது என்பதற்கு.

இதனுல், அருளாகும் கேண்மையின் யுடையாற்குத் தன்னே அடைந்தார் விண்கள் எல்லாம் அவரைத்தொடராது தன்செயலாகக்கொள்ளும் தேயம் வெளிப்படு**தல் எளிது** என்பது கூறப்பட்டது.

"சிவனுமிவன் செய்தியெல்லாம் என்செய்தி என்றும்-செய்ததெனக் கிவனுக்குச் செய்த தென்றும்,—பவமகல உடனுக் கின்றுகொள்வன் பரிவால்—பாதகத்தைச் செய் நிடினும் பணியாக்கி விடுமே." என்று அருளிச்செய்கவாறு காண்க. (5)

எடுக்கிறவன் ஒருத்தன் சுமக்கிறவன் ஒருத்தணே? எல் லாம் பிரமம் தானே! என்னில்,—

66. வஞ்ச முடனுருவன் வைத்த நிதிகவரத் துஞ்சினேயோ போயிணயோ சொல்.

என்பது:—வஞ்சம் உடன் ஒருவன் - வஞ்சீகமாக ஒருவன், வைத்தகிதி கவர - வைத்த திரவியத்தை எடுத்துக்கொள்ள (மூவைத் தவன் வந்த கேட்க இல்ல என்ன). துஞ்சினமோ போயிணமோ சொல் - தாங்கித்தான் கிடந்தாயோ? இவ்விடம் வீட்டுத்தான் போனுயோ? இவ்விடம் வீட்டுத்தான் போனுயோ? சொல். (அப்படிப்போல, சிவன் தனு காண புவன போகங்களேக் கொடுத்திருக்கவும், கொடுத்தவன் தானே குரு லிங்க சீங்கமமாய் வந்து என் உடைமையைத்தா என்ற கேட்க, இல்ல என்ற கொல்லிக் கொடுத்தவின் மறைக்கையினுலே நீ பிரமும் அல்ல அடிமை) என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — ஒருவன் சேமித்த பொருளினே ஒருவன் கரவிஞல் கவர்ந்துகொண்டு ஏக, மற்று அவன் உறங்குதல் செய்தாணே? அவ்விடம்விட்டு நீங்குதல் செய்தாணே? மாண வகனே! சொல்வாயாக என்க.

அத?பால, கேடின்றி நிரம்பி நிற்கும் ஞானசத்தியின் வஞ்சித்து அதன் முதலாய இஞயக்கின் உடைத்தாதல் அரிதா என்பதா இகனுல் கூறப்பட்டது காண்க.

இதுவும் முன்னதுவும் ஒட்டு என்னும் அலங்காரத்*தாற்* கூறப்பட்டன. ' தாஞ்சினனே', 'போயினனே' என்**து பாடம் உரைத்** தாப் பொருள் கூறினர் கிரம்ப வழகியார். (6)

இப்படி அடிமையாகிய ஞானவானிடத்திலே மலங்கள் வாராதோ எனனில்,—

67. தனக்கு நிழலின்கும் ஒளிகவரும் தம்பம் எனக்கவர நில்லா திருள்

என்பத:— தனக்கு ஈிழல் இன்மும் ஒளி கவைரும் தம்பம் என - ஆதித்தன் உச்சியிலே வருகிறபோது படிகைத்தம்பமானதை பஞ்சுவன்னம் கவாாமல் ஆதித்தன்தாஞய் ஈின்றதுபோல, கலேர நில்லாத இருள் - ஆன்மாவுக்கு இருவிஃனஒப்பு மலபாரிபாகம் வக்த அவதாத்தில் அருள் பிரகாசிக்கவே பஞ்சமலங்களேயும் பொருக்தா மல் அருளே நிகழ நிற்பதம் இப்படியே போல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — தனக்கென வேருோ் ஒளி தோன்கு த வண்ணம் சூரியகிரணத்தால் கவர்ந்துகொள்ளும் படிகத்தூண் போல, ஆன்மா தன்னுடையபோதம் தோன்கு துநிற்கும் வண் ணம் அருள்கவர்த‰ச் செய்யுமாயின் அந்நிஃயே இருளானது தன்பால் நிஃபெருது நீங்கும் என்க.

சூரியகொணத்தினுள்ளே தன்ணக் கொடுத்து நிற்கும் படிகம்போல ஆன்மாவும் தன்னே அருளினுள்ளே கொடுத்து நிற்றல் வேண்டும் என்பதாம்.

இதனுல், ஆன்மாவை அருள் தன்வயக்து ஆக்குமாற கூறப்பட்டது.

மலம் தோன்ளுமல் அருளே நிகழ நிற்பது எப்படி ? என்னில்,—

68. உற்கைகரும் பொற்கை யுடையவர்போல் உண்மைப்பின் நிற்க அருளார் நிலே. என்பது:—உற்கை தரும் பொன்கை உடையவர்போல் -பொலிவினாயுடையை கையிலே விளக்கைப் பிடித்து முன்னிட்டுப் போனவர் நிணத்த பதார்த்தங்களே எடுப்பார்கள், உண்மை பின் நிற்க அருன் ஆர் நில - ஆன்மா அருளே முன்னிட்டுக்கொண்டு நிற்கவே ஞேயத்தைப் பொருந்துவன் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி) — தழற் கொள்ளியிணப் பிடித்திருக்கும் அழகிய கையிண் உடையோர், தாம் வேண்டிய பொருள்களேக் காணும் அளவும் அதண் முன்னிட்டுத் தாம் பின் கிற்குமாறு போல, ஞேயமானது வெளிப்படும் அளவும் அருணத் தமக்கு முன்ஞக்கித் தாம் அதன்பின் கிற்றலே அருளோடு பொருந்தி நிற்கும் கிலேயாவது என்க.

இதனுல், அருளோடு பொருச்தி கிற்கும் உபாயம் கூறப்பட்டது. (8)

அருளே அறியும் யான் அறியவேண்டுவதில்லே என்னில்,... 69. ஐம்புலனுல் தான்கண் டகன்ருல் அதுவொழிய ஐம்புலஞர் தாமார் அதற்கு.

என்பது:—ஐம்புலஞல் தான் கண்டு அகன்முல் அத ஒழிய -ஆன்மா பஞ்சேந்திரியங்களிஞலே ஒரு விடயத்தை அறிகிறதல்லா மல் ஐம்புலஞர் தாம் ஆர் அதற்கு - இந்திரியங்கள் ஆன்மாவுக்கு விடயங்குவோ அறிவிக்கிறது அல்லாமல் இந்திரியங்களுக்கு அநிய வேண்டுவெதில்?ல என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி).— மெய் வாய் கண் முக்குச் செவிகளால் தாம் கண்டறிந்த விடயங்களுள் ஒன்று அல்லவாயின், அவ் ஐம்பொறிகள்தாம் ஆர்? உயிர்கள்தாம் ஆர்? என்க.

குடடி pr்து நின்றமையால் இவர்க்கு அடை தல் உரிமை இல்லே என்பார் ஆர் என்று அருளிச்செய்தார். (9)

அருள் காட்ட வேண்டுவ தில்லே, நானே காண்பன் என்னில்,—

 தாமே தருமவரைத் தம்வலியி ஒற்கருதல் ஆமே இவனர் அதற்கு. என்பது:— தாமே தரும் அவரை - ஒருத்தன் தயவிஞலே கொடுக்கச்செய்தே, தம் வலியிஞல் கருதல் - தம்முடையை வலிமையை யிஞுலே பறித்தால் கொடாது, ஆம் ஏ - அப்படிப்போல, இவன் ஆர் அதற்கு - திருவருளானது தன்னுடைய கிருபையிஞுலே கேயத்தைக் காட்டாகிற்க ஆன்ம போதத்தாலே கேயத்தைப் பொருக்தப் போகாத என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—ஒருபொருளினே ஒருவற்குத்தாமே கருத் தாவாகநின்று விரும்பித்தருதற்கு உரியாரைத் தம்வலியால்தந்த வராக நிணேத்தல் முறைமை அன்றே. ஆதலால், அவ்வருளால் பெறும் பேரின்பத்திற்கு அப்பெற்றியினே அடைய நிற்கும் இவன் யார் ? என்க.

இவை இரண்டு பாட்டானும் பேரின்பமாவது அரு வாலே அன்றிக் கரணங்களோடு கூடியும் தனித்தும் உயிர் களால் அடையப்படாது என்பது கூறப்பட்டது. (10)

ஏழாவது உயிர்விளக்கம் முற்றிற்று.

ஆகத்திருக்குறள்—71.

### 8. இன்புறுநிலே.

அ: தாவது, ஆன்மலாபம் அடையும் முறைமை, ஆன்ம சுத்தி கூறிப் பின்னர் அதலை எய்தும் பயன் கூறினமையின் மே2ல அதிகாரத்திணேடு இதற்கு இயைபுஉண்மை அறிக.

இன்பம் அடைதல் எவ்வாறு ? என்னில்.—

71. இன்புறுவார் துன்புறுவார் இருளின் எழுங்சுடரின் பின்புகுவார் முன்புகுவார் பின் என்பதை:— இன்பு உறுவார் - இன்பத்தைப் பொருந்து கிறவர் கள் சிலர், துன்பு உறுவார் - துன்பத்தைப் பொருந்து கிறவர்கள் சிலர், இருளின் எழும் சுடரின் - அந்தகாரம் ஆகிய இருளிலே விளக்கைகப்பிடித்து முன்னிட்டுப்போனவர்கள் கிணத்த பதார்த் தத்தை எடுப்பார்கள்: விளக்கைகப் பின்னிட்டுப்போனவர்கள் அந்தப் பதார்த்தத்தை எடுக்கமாட்டார்கள். இந்தமுறைமைபோல, பின் புகுவார் முன்புகுவார்பின் - ஆன்மா அருளே முன்னிட்டுக்கொண்டு கிற்கவே சேயத்தைப்பொருந்துவன்: அருளேப் பின்னிட்டு கின்ற வர்கள் சன்ன மாணத்திலே அழுந்துவார்கள் என்றவாறு.

(கிரம்ப–பொழி)—-முன்னர் ஞானத்திணப்பின்னிட்டுத் தாம் அதற்கு முன் செல்வார் ஆகில் துன்புற்றவரே. பின்னா மிக்க துன்பிணச்செய்யும் மல இருளிலே கின்றும் எழுந்த ஞான விளக்கிண முன்னிட்டுத்தாம் அதன்பின் செல்வாராகில் பேரின் பத்திண அடைவார் என்க.

துன்ப இன்பம் அடைதற்குக் காரணம் ஞானத்திற்கு முன்பின் சேறலாயிற்ற. கட்டு உற்ற நின்றவர்க்கும் வீடு அடைபவர்க்கும் தம்முன் வேற்றமை இது என்பதும் ஆம்.

இத**ை**ல், பேரின்பத்தை எய்துவார் இவர் என்பது கூறப்பட்டது. (1)

அருளே போதாதோ? அதற்கு மேலாகிய கேயம் ஏன்? என்னில்,—

## 72. இருவர் மடந்தையருக் கென்பயன்இன் புண்டாம் ஒருவன் ஒருத்தி உறின்.

என்பது:— இருவர் மடர்மைதையருக்கு என்பயன் - இரண்டு ஸ்திரீகளும் கூடிஞல் இன்பம் இல்ஃல, இன்பு உண்டாம் ஒருவன் ஒருத்தி உறின் - ஒருவனும் ஒருத்தியும் கூடிஞல் இன்பம் உண்டு: ஆன்மா சேயேத்தைக் கூடிமிடத்தேப் பேரின்பம் ஆகிய மோகூம் உண்டாம் என்றவாறு. (கிரம்ப–பொழி) – இரண்டுபேர் மகளிர்க்குத் தம் புணர்ச்சி யால் வரும் பயன் என்ண? ஓர் புருடனும் ஓர் மகளும் தம்மிற் புணர்வாராயின் அன்றே, இன்பம் உண்டாவது என்க.

உயிர்க்கும் அருட்கும் முதலாய ஞேயம் வெளிப்படின் அல்லது இன்பம் உண்டாகாது என்பது பொருள்.

ஒருவன் ஒருத்தி என்னும் உவமப் தஃமையும் கன்மையும் பற்றிவர்தது, இதற்கு இவ்வாறன்றி, உயிரிணப் பெண் இயல்பினதாகவும், இறைவின் ஆண் இயல்பினதாகவும் அறி வில்லார் கூறுமது பொருள் அன்று: அன்ன இயற்கை அசேதன் வடிளிற்கு அல்லது சேதனவடிவிற்கு இன்று ஆதலான். இதனுல், பேரின்பத்திண் எய்தும் எல்ஃ கேறப் பட்டது.

ஆன்மா ஞேயத்தைக் கூடுமிடத்து இவனுலே ஞேயத்துக்கு இன்பம் உண்டோ ? என்னில்,—

 இன்பதனே எய்துவார்க் கீயும் அவர்க்குருவம் இன்பகனம் ஆதலினுல் இல்.

என்பது:— இன்பு அகீண எய்து வார்க்கு ஈயும் - இன்பத் தைப்பெறவேணும் என்றவர்களுக்குக் கொடுப்பர், அவர்க்கு உருவம் இன்ப கனம் ஆதலிஞல் இல் - அந்தச் சிவனுக்குட் பேரின்பமே சொரூபம் ஆகையிஞலே இன்பம் ஒருவர் கொடுக்க வேண்டிய தில்ஃ என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) தன்ணே வக்து அடையும் அவர்க்குப் பேரின் பத்திணே வழங்கும் அவ் இறைவன் தனக்கு வடிவம் ஆனக்த மயம் ஆதலால், தான் தன்ண நுகர்வதில்லே என்க.

அநா தியே ஆணவமலத் தால் மறைப்புண்டு அது நீங்கி இப்பொழுது நவமாக வந்தது போலக் கருதும் உயிர்கள் போலாது, இறைவன் அநா தி மலமுத் தன் ஆதலான் அவற்கு இல்லே என்ற ஆருளிச் செய்தார். புதிதாக வந்தது அன்று என்பது குருத்தை.

இதனுல், உயிர்வளுக்குக் கொடுப்புதன்றி இறைவன் தானும் அவ்வின்பத்தின் நகர்வனே! என்னும் சங்கையின் அகற்றிக் கூறப்பட்டது. (3)

அக்கியமாய் இருக்து அவ்வின்பம் அநுபவிப்பஞே? என்னில்,---

#### தாடலேபோற் கூடியவை தானிகழா வேற்றின்பக் கூடலேநீ ஏகமெனக் கொள்.

என்பது:—— தாள் தூல போல் கடியமைவை - [ தாள் தூல என்னும் சொற்கள் இரண்டும் தம்மில் புணருங்காலத்தை] எவ்வும் தவ்வும் தோன்று மைடெவ்வாய் நின்றது போல, தான் நிகழா வேறை இன்ப கூடுல - தற்போதம் சீவியாத இடத்திலே விளங்கப்பட்ட பேரின்பத்தைதே, ீ ஏகம் என கொள்-ீ ஒன்று என்றே அறிவோயாக என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) தாள் தலே என்னும் சொல் இரண்டும் தம் பொருள் பிரிந்து தோன்ருது பொருந்தியவாறுபோல், புணர்ச் சிக்கண் ஒருகாலும் உண்டாகாத வேற்றுமையிண்யும், இன்பத் திணயும் உடைய கலப்பிண் இறைவஞேடு ஒன்ருதல் எனக் கொள்வாயாக, மாணவகனே! என்க.

அச்சொற்கள் ஒரொருகால் பிரி தலும், புணர்வால் காம் பெறும் பயன் இன்மையும் கருதி, இவை அன்ன அல்ல என்ப சுற்கு நிகழா வேற்றின்பக் கடல் என்ற அருளிச் செய்தார். தாளும் தஃயும் என்னும் சொற்களால் கூறியது உயிரினது தாழ்வும் இறைவனது உயர்வும் காட்டுதற்காம் என்பது.

இதனுல், சூபோத்தையூக்தி ஒன் அபட்டு நிற்கும்நிஃ கைறப்பட்டதா. (4) பின்னம் ஏகம் பெரு ? என்னில்,—

#### ஒன்ருலும் ஒன்ரு திரண்டாலும் ஓசையெழா தென்ருலும் ஒரிரண்டும் இல்.

என்பத :— ஒன்ரு அம் ஒன்ரு த - ஆன்மோவும் சிவனும் ஒன்ற என்று சொல்லுவாய் என்னில்! அப்பொழுது பெறுவானும் பேறும் இல்ஃல, இரண்டாலும் ஒசை எழாது என்ரு அம் - ஆன்மாவும் சிவனும் இரண்டு என்று சொல்லுவாய் என்னில் (ஆன்மாவும் சிவ னும் எகத்துவமாகிய சாயுச்சியமும் இல்ஃல என்ரும்; இப்படி ஆகையிஞுலேயோ) ஓர் இரண்டும் இல் - தவிதாத்தாவிதமில்ஃல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) இறைவனேயும் உயிரினேயும் ஒன்று என் போமாயினும் பின்னர்ப் பொருந்த வேண்டுவதில்லே; இரண்டு என்போமாயினும் தம்முள் தாக்கிய ஒலி எழுதலேச் செய்யாது: ஆதலால், ஒருபொருளும் அல்ல; இரண்டாவதும் இல்லே என்க.

இதனுல், இறைவினயும் உயிரின்யும் ஏகம் என்பாவை யும் இரண்டு என்பாவையும் மஹத்து அத்துவிதம் கூறப் பட்டது. அத்துவிதமாவது தம்மிற் கலப்பால் அநர்கியமாய் இருத்தல். (5)

கூடிப் பொருந்தும் கொள்கை யாதாம்? என்னில்.---

#### உற்குரும் பெற்குரும் ஓவா துரையொழியப் பற்குரும் அற்குர் பவம்.

என்பத :— உற்ருரும் - அந்தப் பொருளப் பொருந்தினேன் என்கிறவர்களும், பெற்ருரும் - அந்தப் பொருளப் பெற்றேன் என்கிறவர்களும், ஒவாது - கூடாது, உடை ஒழிய-இந்த இரண்டு வசனமும் நீங்க, பற்ருரும்-இந்தப் பற்றுக்கள் அற்றவரே. அற்றுர் பவம் - அவர்களே சனை மாணங்கினே நீக்கி கிட்டையைப் பொருந் தின ஞாதாக்கள் என்றவாறு. (நிரம்ப–பொழி) பேரின்பம் ஆகிய முத்தியிணே அடைந்தா கும், அதற்கு கேரே காரணம் ஆகிய சமாதியை அடைந்தாரும் மெய்ப் பொருளிணே ஒருகாலும் நீங்குதல் செய்யார். அவ்வாறு வாக்கு இறக்கும்படி அதணேப்பற்றி நில்லாதாரும் பிறப்பிண் அற்றவர் என்க.

உடை யொழியப் பற்றுர் என்ற களுல் கேட்டல், சிந்தி **க்** தல், தெளிதல் நிஃயின் கண் நிற்பர் என்பதாம். பிறப்பற்றுர் என்பது பதமுத்திகளே அடைவார் என்பது கருக்து.

இதனுல் வீட்டினே அடைவாதை வகைமை கூறப் பட்டது.

உரை ஒழியப்பெற்றது என்போல? என்னில்,—

#### பேயோன்றும் தன்மை பிறக்கும் அளவுமே நீயோன்றும் செய்யாமல் நில்.

என்பதா:— பேய் ஒன்றும் தன்மை பிறக்கும் அளவும்-பேய் பிடியுண்டவன் முறைமை வரும் அளவும், ீ ஒன்றும் செய்யாமல் சில்- உனக்கு அர்தச்சிவானுபூ இ பிறக்கும் அளவும் (ஆன்மபோ தம் சீலியாமல் அப்பொருளிலே) சிற்பாயாக என்றவாறு.

(கிரம்ப- பொழி) — பேய் பிடியுண்டோரது தன்மை உனக்கு உண்டாம் அளவும் **கீ மேல்** யாதொருசெயலும் செய்யாது அசை வற கிற்பாயாக என்க.

பேய் பிடியுண்டாரதை செயலெல்லாம் பேயின் செயலாமாறு போல, உன்செயல் ஆஃனத்தும் இலறவன் செயலாம் அளவும் என்பது கருத்து. பின்னர் அச்சாதனே இன்ற என்பதாம். இனி என்றகளுல் முன்னர்ச் செய்ய வேண்டுவ ஆணத்தும் செய்து முற்றியது என்பதும், பின் சிலக்குச் செயல் இன்மையே வேணடுவது என்பதும் கண்டு கொள்க. இதனல், சமாதிசெய்வோர்க்கு அதுமுதிர்க்து கைவரு மாற கூறப்பட்டது. (7)

பொருள் பெறுவார் செயல்போவது என்போல? என்னில்,-

78. ஒண்பொருட்கண் உற்குர்க் குறுபயனே அல்லாது கண்படுப்போர் கைப்பொருள்போற் காண்.

என்பது:— ஒண் பொருள்கண் உற்மூர்க்கு - குறோத்தைப் பொருந்தின ஞாதாக்களுக்கு, உற பயனே அல்லாது - குறோம் ஒன்றமே அல்லாமல் (மற்றக் கிரிமைகள் செய்வாரோ என்னில்,) கண்படுப்போர் கைப்பொருள்போல் காண் - நித்திரை பண்ணின வன் கையில் பதார்த்தம் விழுந்தது தெரியாததுபோல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)—ஒள்ளியதாய மெய்ப்பொருளினது எல்லே யைத் தஃப்பட்டார்க்கு அவ்விடத்தேயும் பேரின்பமே அன்றி, மற்றுள்ள யோகம் மூதலிய தொழில்கள் யாவும் உறங்குவோர் கையிற் பண்டம்போல மெல்லெனத் தன்வயத்திலே நீங்குவ தாக அறிதி. தாமேவலிது தீப்பது அன்று என்பதாம் என்க.

இதனல், அவர் சமயாசாரம் கீங்கும் முறைமை கூறப் பட்டது.

கூடியது கூறலாமோ? என்னில்,—

79. மூன்குய தன்மையவர் தம்மின் மிகமுயங்கித் தோன்குத இன்பமதென் சொல்.

என்பது:— மூன்ற ஆய தன்மை - ஞாதரு ஞான ஞோயம் தோன்ருத இடத்திலே, அவர் தம்மில் மிக மூயங்கி - அந்தச் சிவனிடத்திலே மிகுதியும் பிரியப்பட்டு, தோன்ருத இன்பம் அது என்சொல் - ஆன்மபோதத்தாலே அறியப்படாத பேரின்பத்தைச் சொல்லப்படாத என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — ஞாதுரு ஞான ஞேயம் என்னும் மூன்று வகைப்பட்டதன்மையும், சிவசீவ பாவங்கள் இரண்டும் தம்மில் மிகவும் கூடிய கலப்பிஞல் தோன்றுதஃச் செய்யாத இன்பம் அவவிடத்து வார்த்தை யாது ? என்க.

இதனைல், அவ்வானர்த மிகுதியின் அதிசயம் க.றப் பட்டது. (9)

எவ்வாறு அப்பொருள் எய்துவது? என்னில்,—

80. இன்பில் இனிதேன்றல் இன்புண்டேல் இன்புண்டாம் அன்பு நிலேயே அது.

என்பதா:— இன்பில் இனிது என்றல் - எல்லா இன்பத்துக் கும் மேலானது எது? எனில் பேரின்பம், இன்பு உண்டேல் இன்பு உண்டாம் - அந்தப் பேரின்பத்திலே சிரத்தை யுண்டான அந்கோமே அன்புஙிலே உண்டாம், அன்பு ஙிலயே அது - குருலிங்க சங்கமத்திலே பத்தி யுண்டாகவே பேரின்பம் வீளங்கி சிற்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — எல்லா இன்பங்களினும் இனிமை உடைத்து என்று சிறப்பித்துச் சொல்லப்படும் பேரின்பமாவது ஒருவற்கு அன்பு என்பது இப்பொழுது உண்டாயின் இப் பொழுதே உளதாம். அது மிக்க அன்பினது நிணயே தனக்கு நிண்யாக உடையது ஆகலான் என்க.

இன்பு என்ற பொதுமையால் அமிர்த நுகர்ச்சி மு.கலா யின எல்லாம் அடங்கும். ஏகாரம் தேற்றம்.

இதனுல், அன்புடையார்க்கு அப்பேரின்பம் எளி தினின் எய்தும் என்பது கூறப்பட்டது. (10)

எட்டாவது இன்புறாகிலே முற்றிற்று.

. ஆகத்திருக்குறள்**–81.** 



## 9. ஐந்தெழுத்தருணிஃ.

அ∴தாவது ஐவகைப்பட்ட திருவெழுத்தாகிய அருளினது முறைமை. இதணேயும் ஓர் திருவருளாகக் கூறி அருளிஞர். வீட்டுநெறி காட்டுதலால். அவ்வாறே சமாதியிணே அடைதல், கூடாதார்க்கு இதணே விதிப்படி ஓதவே அந்நிஸ்கூடும். ஆத் லின், மேஸே அதிகாரத்திஞேடு இயைபுடைத்து எனக் கொள்க.

உரை இறந்த இன்பம் கூடாதாயின் மேல் ஓர் உபாய**ம்** அ**ரு**ளிச் செய்கிருர்,—

 அருணுலும் ஆரணமும் அல்லாதும் ஐந்தின் பொருள்துல் தெரியப் புரும்.

என்பதை:—அருள் தாலும் ஆரணமும் அல்லாதம் - இருடையையுடனே கர்த்தா அருளிச்செய்த இருபத்தெட்டு ஆகமமும் சாலு வேதமும் இதுகள் அல்லாமல் சொல்லப்பட்ட பலசாத்திரங்களும் என்னத்தைச் சொல்லும்? என்னில், ஐந்தின் பொருள்தால் தெரிய புகும் - பஞ்சாகூ, ரத்தின் உண்மையைச் சொல்லவர்த தால் என்ற வாறு.

் (நிரம்ப–பொழி) — சைவாகமங்களினது கருத்திண்யும், வேதங்களினது கருத்திண்யும், இவை இரண்டும் அல்லாத பலக2லகளினது கருத்திண்யும் கற்று வல்லோர் ஆராயப்புகுவா ராயின் அவை எல்லாம் திருவெழுத்து ஐந்தின் பொருள் ஆகிய பதிபசுபாசங்களேச் சொல்லும் நூல்களாம் என்க.

இதனைல், எல்லா நூற் பொருள்களும் இவ் ஐக்கெழுத் திறைள்ளே அடங்கும் என்பது கூறப்பட்டது. (1)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷாம் என்னத்தைச் சொல்லும்? என்னில்,--

82. இறைசத்தி பாசம் எழின்மாயை ஆவி உறநிற்கும் ஓங்காரத் துள் என்பது:— இறை-காத்தாவும், சத்தி-திருவருளும், பாசம் -ஆணவமலமும், எழில் மாயை - விளக்கமான நிரோதானமும், ஆவி - ஆன்மாவும், உற சிற்கும் ஒங்காரத்த உள் - பிரண உத்திலே கிற்கும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — சிவனும், சத்தியும், ஆணவமும், அழ குடைத்தாய மாயையும், ஆன்மாவும் ஆகிய ஐந்தும் ஐந் தெழுத்து ஒர் எழுத்தாகிய பிரணவத்தினுள்ளே அமைந்து நிற்கும் என்க.

இதனுல், பிரணவம் என்று பேர்பெற்று நிற்கும் நுண் ணிய ஐந்தெழுத்தினது இயல்பு கூறப்பட்டது. (2)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் நிற்கும் தானம் எங்ஙனே? என்னில்,—

#### 83. ஊன நடனம் ஒருபால் ஒருபாலா ஞானநடம் தானடுவே நாடு.

என்பது:—உளை கடனம் ஒருபால் - மலமும் திரோதமும் ஒரு பக்கலாகவும், ஒரு பால் ஆ ஞான கடம் - அருளும் சிவமும் ஒரு பக்கல் ஆகவும், தான் கடுவே - ஆன்மா இர்த இரண்டுக்கும் கடுவே கிற்பன், காடு - அறிவாயாக என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — பிறப்பண விளக்கும் நகார மகாரங்கள் ஆகிய கூத்து ஒரு மருங்காகவும், வீட்டிண உதவும் சிகார வகாரங்கள் ஆகிய கூத்து ஒரு மருங்காகவும், யகாரம் ஆகிய ஆன்மா இவ் இருவகைக்கு நடுப்பட்டதொன்ருகவும் விசாரித்து அறிவாயாக என்க.

கூத்து என்றது உயிர்களேப் பெத்தம் முத்திகளில் உய்த்து நடத்தில்.

இதனைல், ஐக்கெகழுத்தின் பொருளியல்பு கூறப்பட்டது. (3) இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் இருக்கையிலே ஆன்<mark>மா ஞேயத்தைப்</mark> பெருமல் இருப்பானேன் ? என்னில்,—

#### விரியமந மேவியவ்வை மீளவிடா சித்தம் பெரியவின் தீரப் பெறும்.

என்பது:— விரிய மக மேவி - மலமானது பிரபஞ்சத்தி லே பிரிந்து பொருந்தி, யவ்வை மீள விடா - யவ்வாகிய ஆன்மா வை அருளிஞலே திரும்பாதபடி பண்ணுவிக்கும், சித்தம் பெரிய வீண தீர பெறும் - ஆன்மாவுக்கு மகத்தாகிய புண்ணிய பாவம் இரண்டும் தூஃபொத்த இடத்தில் பேரின்பம் ஆகிய மோக்ஷம் உண்டாம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)–மகார நகாரம் ஆகிய மலமும் திரோதமும் மிகவும் இறுகப் புணர்ந்து யகாரம் ஆகிய உயிர்களேத் திரும்ப விடா: அவ் வுயிர்கள் தம் பெரிய பிணியாகிய மல இருள் தீருங் கால் சிகாரம் ஆகிய சிவத்தினே அடையும் என்க.

மலம் தீரவே திரோதம் தானே கீங்கும் என்பதாம். வினே என்பத ஈண்டுப் பிணி என்னும் பொருள் தக்து கின்றது.

இதனுல், கட்டு வீடு என்னும் இசண்டும் ஐந்து எழுத்தி ஞுன் அமையும் என்பது பெறப்பட்டது. (4)

இந்தப் பஞ்சாக்ஷரம் இருக்கையிலே ஆணவமலம் நீங்கா மல் இருப்பானேன்? என்னில்,—

#### மாலார் திரோக மலமுகலாய் மாறுமோ மேலாக மீளா விடின்.

என்பது:—மால் ஆர் நிரோதம் மலம் முதல் ஆய் மாறுமோ-மயக்கம் ஆகிய நகோரம் முன்ஞைக் செபித்தால் மலம் நீங்காது, (ஆஞல், நீங்குகிற முறைறமை எப்படி? என்னில்) மேல் ஆகி மீளா விடின் – ஆணவமலத்தைக் நேப்படுத்தி நகாரம் மேற்படச் சிகா சம் முன்ஞைக மோறிச் செபிக்கின் மோக்ஷமாம் என்றவாறு.

9

(நிரம்ப-பொழி) — மயக்கத்திணப் பொருந்திய திரோதான மும் மலமும் ஆகிய நகாரம் மகாரம் இரண்டும் ஆதிக் கண்ண தாக உச்சரிக்கில், அவைகள் நீங்குமோ? இவற்றைக் கீழாக்கிச் சிவமாகிய சிகாரம் மேலாம்வண்ணம் மாற்றி உச்சரியாதொழி யின் என்க.

இதனல், ஈகாச மகாசங்களே முதலாக உச்சரித்து வழங்குவது வீட்டினே அடைவோர்க்கு ஆகாது என்பது பெறப்பட்டது.

மேலா 'சி' மீளா விடின் என்பதூடம் பாடம். (5)

பஞ்சாக்ஷரத்தைச் செபித்தபேர்க்கு மலம் கீங்குமோ? என்னில்,—

86. ஆராதி ஆதாரம் அந்தோ அதுமீண்டு பாராது மேலோதும் பற்று.

என்பத :— ஆரா கி - ஆரா கீண பண்ணுவாய், ஆதாரம் -சமக்கு ஆதாரம் சிவன் என்ற அறியாமல் இருக்கிறதற்கு, அக்தோ - ஐயோ, அத மீண்டு பாராது மேல் ஒதம் பற்ற -இப்படிச் சிகாரம் முன்ஞுகச் செபித்தால் மலமும் திரோதமும் இவீண வக்த பொருத்தாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — தமக்கு ஆதாரம் மாருக எண்ணி அவ் வாறு உச்சரித்தலால் வரும் பழுதினத் திரும்பி விசாரியாமல் அந்தோ! நகார மகாரங்களே மேலாக உச்சரிக்கும் விருப்பம் என்க.

இதனுல், அவ்வாற ஓதுவார் துணேயின்றித் துன்புற தற்கு இரங்கிக் கூறப்பட்டது. (6)

இக்தப் பஞ்சாக்ஷரத்தைச் செபிக்கிறது ஏது ? என்னில்,— 87. சிவமுதலே ஆமாற சேருமேல் தீரும் பவமிதுநீ ஓதும் படி. என்பது:---சிவம் முதலே ஆம் ஆற சேருமேல் - இப்படிச் செகாரம் முன்னுகச் செபித்தாயானுல், தீரும் பவம் சன்னமும் கீங்கும், இது கீ ஒதும்படி - இது கீ செபிக்கப்பட்ட முறைமை என்றவாறு.

(நிரம்ப-பொழி) சிகார வகாரம் என்னும் இரண்டும் ஆதிக் கண்ணதே ஆம் வண்ணம் உச்சரித்தல் கூடுமாயின், அந்நிலே யே உனது பிறவித் துன்பம் நீங்கும். மாணவகனே! வீட்டிணக் காமுற்ற நீ உச்சரிக்கும் முறைமை இது என்க.

இப்படிச் செபிக்கப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்குப் பிரயோசனம் ஏது ? என்னில்,—

88. வாசி அருளியதை வாழ்விக்கும் மற்றதுவே ஆசில் உருவமுமாம் அங்கு.

எனபத :—வா சி அருளிஅதை வாழ்விக்கும் - வகாரம் ஆகிய இருவருள் யகாரம் ஆகிய ஆன்மாவை சிகாரம் ஆகிய சிவத்திலே கொடுத்தப் பேரின்பம் ஆகிய சுகத்தை உண்டாக்கும், மற்ற அதுவே ஆசு இல் உருவமும் ஆம் அங்கு-அந்தத் திருவருள்தானே குற்றமில்லாத திருமேனியாய் இருக்கும் அந்த ஆண்மாவுக்கு என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அவ்வாறு உச்சரிக்குங்கால் வகாரம் ஆகிய அருள் சிகாரம் ஆகிய சிவத்திணக் காட்டி, யகாரம் ஆகிய உயிரிண் வீட்டின்பத்திலே இருத்தும். அன்றியும், அவ் வருளே அந்தச் சிவத்திற்குக் குற்றம் தீர்ந்த திருமேனியாய் இருப்பது என்க.

இதனுல், திருவெழுத்து ஐந்தில் வகாரம் ஆகிய அருளி னது தன்மை வகுத்துக் கூறப்பட்டது. (8)

அந்த ஆன்மா மோக்ஷத்திலே இருக்கிறது எப்படி? என்னில்,—

89. ஆசினவா நாப்பண் அடையா தருளினல் வாசியிடை நிற்கை வழக்கு. என்பது:—ஆசின ஆ நாப்பண் அடையாத - குற்றத்தைப் பொருந்திய நகாரத்திலும் மகாரத்திலும் பொருந்தாமல், அருளி ஞல்-ஆசாரியஹுடைய இருபையிஞல், வாசி இடை கிற்கை வேழக்கு-அருஞக்கும் சிவத்துக்கும் நடுவே கிற்கிறதே முறைமை என்ற வாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — குற்றம் தீர்ந்த திரோதானமும் அருளும் ஆகிய நகார வகாரங்கட்கு நடுப்பட்டு ஙில்லாது வகாரம் ஆகிய அருளிஞலே, யகாரம் ஆகிய உயிர், அவ்வகாரத்திற்கும் சிவம் ஆகிய சிகாரத்திற்கும் நடுப்பட்டு ஙிற்பது முறைமை என்க.

அவ்வாற அதற்கு எழுத்துக்களே மாறி உச்சரிப்பது குருமுகத்தால் தெளிந்துகொள்க. ஆன்மாவை மறைக்கும் பாசங்களேச் செலுத்துவதன்றி, திரோதான சத்தி தாஞக மறையாது என்பதற்கு 'ஆசின' என்ற அருவிச் செய்தார்.

இதனுல், திருவெழுத்தினக் கூறிய முறைவாயின் ஓது வார் அடைத்து கிற்கும் கிலே கூறப்பட்டது. (9) குறிப்பு:— இவ் இரண்டு உரைகளேயும் கோக்கிப் பேதம் காண்க.

மோக்ஷத்திலே இருக்கிறதற்குப் பிரத்தியக்ஷம் உண்டோ ? என்னில்.—

#### 90. எல்லா வகையும் இயம்பும் இவனகன்று நில்லா வகையை நின்ந்து.

என்பது:——எஸ்லா வகையும் இயம்பும் - வேதாகமங்கள் எஸ்லாம் சொல்லு தெறது ஏது என்னில், இவன் அகன்ற நில்லா வகைகையை கிடுரைந்து - ஆன்மா சிவசத்தியிடுன் விட்டு நேங்காத முறை கைமைபைச் சொல்லும் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி)— எவ்வகைப்பட்ட உபாயங்களிண்யும் நூல் கள் உரைக்கும், இவ்வாறு ஆன்மாவானவன் சிவசத்தியிண் நீங்கி நில்லாது உடனும் நிறகும் திறத்திண்க் கருதி என்க. இதனை**்,** அறியும்செறி முதல் இவ்வ**திகாரம்** ஈரு**ன** நான்கு அதிகா**ர**த்தினது சுருத்தும் தொகுத்துக் கூறப் பட்டது.

> ஒன்பதாவது ஐந்தேழுத்தருணி‰ முற்றிற்று. ஆகத்திருக்குறள்–91.

## 10. அணேந்தோர் தன்மை.

அ.: தாவ து, இவ்வகைப்பட்ட சமாதியிணே அடைக்தோரது தன்மை. மேலே அதிகாரங்களால் சமாதி கூடும் முறைமை கூறியது. கூடிஞேரது தன்மை இதஞற் கூறுதலின், அவற்ளுடு இதற்கு இயைபு உடைத்து எனக் கொள்க.

ஞேயத்தைவிட்டு நீங்காத ஞாதாக்கள் நிணேவு ஏது? என்னில்,—

91. ஒங்குணர்வி ணுள்ளொடுங்கி உள்ளத்து வின்பொடுங்கத் தூங்குவர்மற் றேதுண்டு சொல்.

என்பது:—ஒங்கு உணர்வின் உள் ஒடுங்கி உள்ளத்தாள் இன்பு ஒடுங்க - மகத்தாய சிவத்திலே ஆண்மா ஒடுங்க, தோங்குவர் - பேரின் பம்தாளுக வழங்குவர், மற்ற எத உண்டுசொல்-இஞேயமே அல்லத மேற்ருரூ ரூ இனவும் இல்ல என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) – கிறைந்த ஞானத்தினுள்ளே தாம் அடங் கித் தம் அறிவினுள்ளே பேரின்பம் அடங்கும்படி ஆனந்த கித் திரை பண்ணு கிற்பர், மற்ற வார்த்தை யாது ? உளதாம் என்க.

அவ் இன்பம் இநைவற்கு இன்றி உயிர்கள் காமே நகர்களின், உள்ளத்தில் இன்பு ஒடுக்க என்றம், ஞேயக்தை அழுந்தினும் ஞானத்தின் மிக்கார் அன்று என்பதற்கு ஒங்கு உணர்வின் உள்ளடங்கி என்றும் அருளிச் செய்தார். இதனுல், அவர் ஞேய**த்து** அழுந்தி நிற்கும் இயல்பு கூறப்பட்டது.

இப்படிஙின்றவர்கள் மேலான பதங்களேயும் விரும்புவார் களோ? என்னில்,---

92. ஐந்தொழிலும் காரணங்கள் ஆந்தொழிலும் போகநுகர் வேந்தோழிலும் மேவார் மிக.

என்பது:— ஐர்தொழிலும் - பஞ்சகிருத்தியமும், காரணங்கள் ஆம் தொழிலும் - காரணேசுரர் தொழில் ஆகிய சாலோகாதி பதங்களேயும், போகம் தாகர் வெம் தொழிலும்-போகத்தைக்கொடுக் கத்தக்க கொடிதாகிய சுவர்க்காதி பதங்களேயும், மேவார் மிக -மீகவும் பொருர்தார்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — பரமசிவஞற் செய்யப்படும் படைப்பு, நிகே, ஈறு, மறைப்பு, அருள் என்னும் ஐக்தொழில்களேயும் ஒருங்கே செய்தலும், அயன் மால் உருத்திரன் மகேசன் சதா சிவன் என்னும் இவரில் ஒருவற்கும் ஒரோவொரு தொழிலேச் செய்தலும், மாயாபோகத்தினே அருக்தும் பிறப்பிற்கு ஏது வாகிய வெய்ய தொழிலினேச் செய்தலும் சிறிதும் பொருக்தார் அவர் என்க.

அசஞ்சலமாய் அகண்டமாய் ஒழிவற நிறைந்த ஞான வடிவினராய் நின்றம் பரமானந்தத்தின் அனுபவித் திருக்கும் ஒன்றிற்குமே உரியார் என்பது கருத்து.

மிக என்பது குறிப்புமொழியாய்ச் சிறிதும் என்னும் பொருள் விளங்க நின்றது. "உயிர்தானும் கிவாதுபவம் ஒன்றினுக்கும் உரித்தே" (சித்தியார்—11-2-10 செய்) என்ற அருளிச்செய்தவாது காண்க.

இதனுல், அவர் மற்றுரு தொழிற்கும் உரியாசல்லர் என்பது கூறப்பட்டது. (2) சர்வஞ்ஞத்துவாதி குணங்கள் வக்துபொருக்**திஞலோ ?** என்னில்,—

93. எல்லாம் அறியும் அறிவுறினும் சங்கிவரோன் றல்லா தறியார் அற.

என்பது:— எல்லாம் அறியும் அறிவு உறினும் - சர்வஞ்ஞத்த வாதி குணங்கள் வந்தபொருந்தினுலும், சுங்கு - இவ்விடத்திலே, இவர் - இந்தஞாதாக்கள், ஒன்று அல்லாத அறியார் அற - ஞேயம் ஒன்றுமே அல்லது மற்முென்மைறையும் பொருந்தி அறியமாட்டார்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இயல்பிஞல் முழுவதூஉம் உணரும் ஞானமானது வெளிப்பட்டுத் தம்மை இரண்டறக்கலந்து நிற் பினும் இவ்விடத்து இந்தச்சீவன்முத்தரானவர் ஆனந்தஞானம் ஒன்றுமே அன்றிப் பிறிதொரு பொருளிணேயும் சிறிதும் அறிதல் செய்யார் என்க.

அற என்பது மிக என்பது போலக் குறிப்பு மொழி யாய் நின்றது. சீவன்முத்தர் சிவம் ஒன்றமே அன்றிப் பிறி தொன்றம் அறியார்; ஆகவே, பரமுத்தரும் அவ்வாற ஆதல் கூறிவேண்டாவாற ஆயிற்று.

. இதனுல், அவர் பிறிதொன்றும் அறியாது எவ்கிடத் தும் சிவமே கண்டிருத்தல் கூறப்பட்டது. ''பாஞானத் தால்'' என்பதனுள் ''சிவன்முத்தர் பாமே பார்த்திருப் பார்'' என்று அருளிச் செய்தவாறு காண்க. (3)

இப்படிக்கொத்த ஞாதாக்களே விடயங்கள் வக்து பொருக்தி ஞலோ ? என்னில்,---

94. புலனடக்கித் தம்முதற்கட் புக்குறுவர் போதார் தலநடக்கும் ஆமை தக.

என்பது :—புலன் அடக்கி தம் முதற்கண் புக்கு உறவர் -விடயங்கள் வர்த பொருந்தினைல் தமக்குப் பிராணன் ஆகிய ஞே யத்திலே அடங்கி கிற்பார்கள், போதார்-ஒருவிடயத்திலும் காமித் துப் புரியார்கள், (அஃது என்போல? என்னில்,) தலம் நடக்கும் ஆமை தக - பூமியிலே நடக்கப்பட்ட ஆமையானது ஆரவாரம் இல் லாத இடத்திலே நடக்கும் ஆரவாரம் உள்ள இடத்திலே அடக்கும் அதபோல என்றவாறு.

(நிரம்ப—பொழி) ஓர் விடயம் எதிரிடுங்கால் அதற்கு அஞ்சி அதன்மேற் செல்லும் தம் உணர்வினே மாற்றித் தமது முதலா கிய ஞேயத்தினிடத்திலே புக்குப் பொருக்தி மறித்தும் நீங்கு தல் செய்யார்; அவர், பூமியின் கண்ணே நடந்து செல்லுங்கால் ஒருவர் எதிர்ப்படின் அவரை அஞ்சித் தன் தஃபிணேச் சுரித்து உள்ளே வாங்கி அசைவறக் கிடக்கும் ஆமையினே ஒப்ப என்க.

ஆமை பின்னர் எதிர்ந்தோர் அகலுங்கால் தன் தல யினே வெளிப்படுத்திச் செல்லுமதுபோல், இவர் கிரைவில் திரிபு படாமையிற் போதார் என்ற ஆருளிச் செய்தார்.

இதனுல், அவர் புலன் உணர்வுக்கு அஞ்சி அகலுமாற கூறப்பட்டது.

அப்படிச் சிலர் ஞேயத்தை விட்டு நீங்கி இருப்பார்களோ ? என்னில்,—

95. அவணேயகன் நெங்கின்ரும் ஆங்கவனுய் எங்கும் இவணேயொழிந் துண்டாதல் இல்.

என்பதா:—அவினா அகன்றை எங்கு இன்ரும் ஆங்கு அவன் ஆய் - அந்தச் சிவினவிட்டு நீங்கி ஆன்மாவுக்கு இருக்க இடம் இலில அந்தச் சிவன் தாளுய், எங்கும் - சடசித்துக்கள் எல்லாம், இவின ஒழிந்த உண்டாதல் இல் - இந்தச் சிவின அல்லாது ஆன்மா நில்லாது என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இறைவணே நீங்கி எவ்வுலகமும் நிற்ப தில்ஃ: அதுபோல, இறைவஞதல் அடைந்த இம் முத்தான் மாவை அன்றி எவ்விடமும் உளதாய் நிற்றல் இல்ஃல என்க. எனவே, இவனும் இறைவணேப்போல வியாபகளுய் நிற்கும் என்பதாம். ''காயங் கழிந்தக்கால் எங்குமாய்க் கருத்தாப்போல் நிற்பன்'' (சித்தியார் 8–2–31 செய்) என்று அருளிச்செய்தவாறு காண்க.

இதனுல். அவர் சிற்றறிவுகீங்கிப் பேரறிவு உடையவர் என்பது பெறப்பட்டது. (5)

ஆளுல், அந்தப்பொருளே உள்ளே கண்டிருப்பார்களோ ? புறம்பே கண்டிருப்பார்களோ ? என்னில்,—

96. உள்ளும் புறம்பும் ஒருதன்மைக் காட்சியருக் கௌ்ளும் திறமேதும் இல்.

என்பது:— உள்ளும் புறம்பும் - அந்தாங்கத்திலே அறிவாய் விளங்கியிருக்கப்பட்ட திருவருணேயும், புறம்பே குருவாகித் திரு மேனி கொண்டுவந்த ஆசாரியரையும், ஒருதன்மை காட்சியருக்கு -ஒருபொருள் என்ற தேரிசித்தவர்களுக்கு, எள்ளும் திறம் ஏதும் இல் - உள் என்றும் புறம்பு என்றும் நீக்க இடம் இல்ல என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — அகமும் புறமும் ஒருதன்மைத்தாய் நிற்கும் ஞானத்தினே அடைக்தோருக்கு ஒன்றணே இகழ்க்திடும் வண்ணம் எவ்வாற்ருனும் இல்லே என்க.

் இதலை, அவர்க்கு எல்லாப்பொருள்களும் ஞானமாயே தோன் று தல் கூறப்பட்டது.

வேறுரை: ஆணுல், இந்திரியங்களினுல் அறியும் அறி வாலும் சிவீனத் தரிசிக்கலாமோ? என்னில்,—

தனக்குப் பொணைய்கின்ற உபகரிக்கிற தன்மையை யும் அவன் அவள் அதுவாய் கின்ற உபகரித்தும் பின்பு ஆசாரியமூர்த்தியாய் கின்றம் இரக்ஷிக்கிற பூரணமான பொருளே விசுவமானதை மறையுப்படி ஒரு கீர்மையாகக் கண்டவர்களுக்குச் சிவனது திருவடியை கீங்குகைக்கு வழியில்ஃ என்க. இது ஞானவான்கள் பிரபஞ்சம் தோன்முமல் சிற்கும் முறைமை.

ஆஞல், இப்படி நீக்கமற கிற்கிற ஞாதாக்களும் தொழிற் படுவார்களோ? என்னில்,—

97. உறந்தொழிற்குத் தக்க பயனுலகம் தத்தம் வறந்தொழிற்கு வாய்மை பயன்.

என்பத: — உறாம் தொழிற்கு தக்க பெயன் உலகம் தம்தம் -உலகத்திலே இருக்கப்பட்ட ஆன்மாக்கள் செய்த வேஃலக்குத்தக்க கூலி கொடுப்பார்கள், (அதபோல) வறாம் தொழிற்கு வாய்மை பயன் - தொழிலற்ற ஞாதாக்களுக்குச் சத்தியமாகிய கேளுயம் ஒன்றுமே பிரயோசனம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — தன்னே ஆற்றிய தஃவைரைப் பின் தொடர்ந்து சூழும் யான் எனது என்னும் செருக்காற் செய்யப் பட்ட விஃனக்கு ஏற்ற பயன்ஆவது உலகவாழ்க்கைகள் ; செருக் கிணிநீங்கித் தம்மைஇகழ்க்தோர் செய்யும் தானம் தவம் முதலிய தொழிற்குவரும் பயனுவது அழிவில்லாத வீட்டின்பமே ஆம் என்க.

தக்க பயன் என்ற களுல் பயன் பல ஆயிற்று. வழந் தொழில் என்ற அருளிச்செய்தார், தொடர்ந்தை பயன் வழங்காமையின். இ.களுல், அவர் ஓர் தொழிலிணேச் செய்யி ஹம். பிறிதொரு காமியத்திணேக் கருதிச்செய்யார் என்பது கூறப்பட்டது.

வேறுரை:— ஆனல், தொழிலாறும் சிவீனக் கூட லாபோ! என்னில்,—

பிரபஞ்சத்தில் தத்தம் தொழிலுக்குத் தக்க பிரயோ சனங்கள் இவர்களுக்கு உண்டாமா ஹபோல, ஒன்றம் செய் யாத செயலுக்கு அந்த உண்மை பிரயோசனம். இந்த உண்மையிலே நின்றவர்களுக்கு ஒரு செயறும் கூடாது என்பது அறிவித்தது. (7)

பிராரத்துவம் புசிக்கச்செய்தே ஆகாமியம் ஏருதோ? என்னில்,—

98. ஏன்ற விணயுடலோ டேகுமிடை யேறும்விண தோன்றில் அருளே சுடும்.

என்பத:—என்றவிண உடலோடு எகும்- பிராரத்தம் தேகத் தொடனே போம், சஞ்சிதம் நிகைஷயிலேபோம், இடை எறும் விண தோன்றில் அருளே சுடும்- பிராரத்தம் புசிக்கச்செய்தே கட்டுப் படுகிற ஆகாமியம் சிவஞாலம் விளங்கவே நீங்கும் என்றவாறு.

(ஙிரம்ப–பொழி) — பக்குவப்பட்டு அமைக்த விணயானது உடம்பிற்கு அமைத்த கால வரையறையிலே தொலேயும், இடைப்பட்ட காலத்தில் வக்து பொருக்தும் விணகள் உள வாயின் அருள் என்னும் கெருப்பிளுலே வெக்துபோம் என்க.

சஞ்சிதம் கீங்காமல் ஞானம் வெளிப்படாது; வெளிப் படாதாகவே ஆகாமியம் தீர்வதில்லே; அதனே அருளே கடும் என்பதலை சஞ்சிதமும் கீங்கிற்ற என்பது தானேபோத ரும் எனக்கொள்க. தோன்றில் என்பதலை அது தோன்றுத வண்ணம் இடையறுது அருளோடு கிற்பர் என்பது கருத்து.

இதனல், அவர்க்கு விணத்தொடர்பு இன்*ரு மாறு* கூறப்பட்டது.

வேறுரை:—சஞ்சித்கன்மம் தீகைஃயிலேபோம். பிரா ரத்தம் தேகத்துடனே போம். ஆகாமியம் சிவஞானத்தி ூலே சுடப்படும்.

இது ஞானவான்களுக்கு ஒருகன்மமும் இல்ல என்னும் இடம் அறிவித்தது. பரமுத்தி சரீரம் நீங்கியோ ? என்னில்,—

99. மும்மை தருவிணகள் முளாவாம் முதழிவார்க் கம்மையும் இம்மையே ஆம்.

என்பத :— முப்மை தரு வீணகள் மூளோ ஆம் - செஞ்சித பிரா ரத்தம் ஆகாமியம் என்றும் இந்த மூன்று வீணயும் பொருந்தாவாம், (என் பொருந்தா? என்னில்,) மூதே அறிவார்க்கு அம்மையைய் இம் மையே ஆம் - மேலோகிய சிவஞானத்னைதைப்பெற்ற ஞாதாக்கள் இச் சுரீராந்தத்திலே பெறப்பட்ட பாமுத்தியும் சுரீரம் இருக்கைகையிலே ஆம் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — இம்மை அம்மை மறுமை என்னும் மூவகைப்பயணயும் தரும் விணேகள் யாவும் தொடரா. தம் மேலாய அறிவிண உடையார்க்கும் பிறந்து எய்தும் இன்பமும் அதஞேடு கூடிகிற்கவே உளதாம் ஆகலான் என்க.

இம்மை இப்பிறப்பு, அம்மை மேல்உலகிண அடை தல், மஹமை மறித்துவரும்பிறப்பு. உடம்பு இறந்தகாலத்து கில வேறபடுதல் இன்மை நோக்கி அம்மையும் இம்மையே ஆம் என்று அருளிச்செய்தார்.

இதனுல், அவாக்குச் சிறிதம் வீணைக்கொடர்ப் இன்று என்பது வெலியுறத்தப்பட்டது.

வேறுரை:—அந்தப் பிராரத்தம் புகிக்கவேண்டுமாயின், வாக்கு மனம் காயங்களின் உண்டான கன்மம் அவர் கிவ சம்பாவின்யாலே அவர்களே வாதியாது. பின்பு~உண்டாம் சாயுச்சியமும் அவர்களுக்கு இப்பொழுதேயாம்.

இது சிவன் முத்தாரன நிலேயிலே தன்னிலே பாமுத்தி யாம் என்ற அறிவித்தது. (9)

இவர்களுக்கு ஆன்மாக்களே இரட்சிக்கவேணும் என்கிற கிருபை இல் ஃயோ? என்னில்.—

100. கள்ளத் தலேவர் துயர்கருதித் தங்கருணே வெள்ளத் தலேவர் மிக. என்பது:—கள்ளம் தூலவர் துயர் கருதி - கவட்டு இந்திரியங் களுக்கு முதன்மையாய் இருக்கிற ஆன்மாக்கள் படுகிற தான்பத் தைத் திருவுள்ளத்திலே நீீனத்து, தம் கரூணே வெள்ளத்து அூலவர் மிக - தமக்குக் கிருபையாகிய ஞானசமுத்திரத்திலே மிகுதியும் அழுந்தி நிற்பர்கள் என்றவாறு.

(நிரம்ப–பொழி) — யான் எனது என்னும் வஞ்சத்தலேமை யிணேயுடைய ஆன்மாக்கள்படும் துன்பத்தினே எண்ணித் தம் மிடத்து எழுக்தகருணேயாகிய கடலினுள்ளே மிகவும் அலேதலேச் செய்வர் என்க. அலேதல் - இரக்கத்தால் தளர்தல்.

இதனுல், அவர் வீட்டினேனிரும்பாத உயிர்கள் மாட்டு இறைவன்போல் அருள் உடையாரதல் கூறப்பட்டது.

வேறுரை:— ஆளுல், ஞானவான்களுக்கு விடயங் களுடன்கூடி நிற்கலாமோ? என்னில்,—

இந்திரியங்களுடன் கூடினுல் உண்டான கிலேசக்கை உணர்ந்து சிவனுடைய கிருபாசமுத்திரத்திலே விழுந்து தம் செயல்அற்ற அதுஅதுவாய் விடுவார்கள்.

> ''.....மறையோர் கழுமல முதுபதிக் கவுணியன் கட்ஞோ கழுமல முதுபதிக் கவுணியன் அறியும் அனய தன்மையை ஆதலின் நின்னே நினேய வல்லவர் இல்லேகீள் நிலத்தே.''

என்றவாறு காண்க.

(10)

பத்தாவது அணேந்தோர்தன்மை முற்றிற்று. ஆகத்திருக்குறள்–101.

ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனர் அருளிச்செய்த இருவருட்பயன் மூலமும்

பதவுரை-ப்பாழிப்புரைகளும் முற்றப்பேற்றன. இருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம்.

ஸ்ரீ மேய்கண்டதேவர்மிளிர்கழல்வேல்க. ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனர்திருவடிவாழ்க. ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்மலாடிவாழ்க.

6

#### சிவமயம்.

#### திருச்சிற்றம்பலம்.

## திருவருட்பயன்.

## செய்யுள் முதற்குறிப்பு அகராதி.

| செய்யுள்           | எண். | செய்யுள்          | எண். |
|--------------------|------|-------------------|------|
| அகத்துறு           | 42   | ஏ மக்கென்         | 46   |
| அகரவுயிர்          | 1    | எல்லாமறியு        | 93   |
| 3,50               | 48   | எல்லாவகை          | 90   |
| அ. (2002) சு       | 35   | ஏகன்.அனேக         | 52   |
| அருள் நூலும்       | 81   | ஏன்றவின்          | . 98 |
| அருவும் உருவு      | 5    | ஐக்கொழின          | 92   |
| அருளா              | 43   | ஐம்புல            | 69   |
| அஞ்ளிற்            | 31   | ஒன் பொகு          | 78   |
| அவன                | 95   | ஒருபோகுளு         | 23   |
| அறியாமை            | 41   | ஒளியுமி குளு      | 16   |
| அன்றள <b>டி</b>    | 24   | ஒளியு மிருளு      | 64   |
| அன்றளவு            | 20   | ஒன் கு லு         | 75   |
| ஆக்கிஎவை           | 4    | ஒன் நுபிகினு      | 29   |
| ஆதாடு              | 28   | ஓங்குணர்வி        | 91   |
| ஆகினவா             | 89   | ஓர. தே            | 58   |
| ஆரறிவா             | 49   | க்ண் ட படி.       | 60   |
| ஆராதி              | 86   | கண் ட வற்றை       | 14   |
| ஆறைவறிவர           | 7    | கண்டோல்&ல         | 56   |
| இருவர்             | 72   | களியே             | 59   |
| இருளான <i>தன்</i>  | 22   | ऊ बंग बा          | 190  |
| இருளிலிருளா        | 18   | கான்பா            | . 63 |
| இருளின்றே          | 27   | கிடைக் <b>க</b>   | 65   |
| இறைசத்தி           | 82   | சத்தசத்தை         | 17   |
| இற்றைவரை           | 40   | சிவமு த           | 87   |
| இன்பத&ன            | 73   | செய்வானு          | 53   |
| இன்பி              | 80   | ஞானபிவ            | 50   |
| <b>இன்பு அவரர்</b> | 71   | தரையை             | 36   |
| <b>உ</b> ள்ளும்    | 96   | தனக் <b>கு</b>    | 67   |
| <b>உன்</b> று மு எ | 10   | தன் விலேமை        | 2    |
| உறுந்தொழி          | 97   | தன் சரிற          | 55   |
| உற்கை              | 68   | தாடலே             | 74   |
| <b>உ</b> ற்குரும்  | 76   | தாமே              | 70   |
| ஊழும் விசுணி       | 19   | திக்டுக்கு        | 62   |
| <b>ஊ</b> னைநடன     | 83   | <b>திரிமலத்தா</b> | 12   |
| <b>ஊ</b> ன்றியா    | 33   | துன் நும்பவ       | 21   |
| <u>வை</u> னுயிரால் | 54   | <i>தூ</i> நிழலார் | 61   |
| எங்குமேவை          | 8    | Peorge            | 9    |
|                    |      |                   |      |

| செய்யுள்                 | नकंग. | செய்யுள்             | ন কৰে . |
|--------------------------|-------|----------------------|---------|
| நற்குஞ்சர - காப்பு       |       | <i>பெரப்பிருள்</i> ட | . 44    |
| <b>க்டு</b> மிரு         | 51    | போற்யின் நி          | 15      |
| பரப்பமை                  | 39    | மலேகெடுத்தோ          | 37      |
| பலரைப்புண                | 25    | மாரைர்               | 85      |
| பல்லா                    | 6     | மும்பை               | 99      |
| பன்மொழிக                 | 26    | மூன் முய             | 79      |
| பார்வை                   | 45    | மூன் அடித்           | 13      |
| பாலாழி .                 | 34    | வஞ்ச                 | 66      |
| பிறந்தநாள்               | 11    | வாக                  | 88      |
| புலனடத்தி                | 94    |                      |         |
| புன்செய                  | 57    | விடந்குல             | 47      |
| பெருக்க                  | 32    | விடிவாமன             | 30      |
|                          |       | <b>விரிய</b>         | 84      |
| பெருமைக்கு<br>பேரெயான் உ | 3     | வெள்ளத்து            | 38      |

சிவமயம். தி*ருச்சி* ந்*ந*ம்பலம்.

## மெய்கண்டசாத்திரம்

9. வினுவெண்பா.

கோற்றவன்குடி-ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாய**ஞர்.** 1953.

## கொ*ற்ற*வன்குடி <u>. ஸ்ரீ</u> உமாபதிதேவநாயனர் <sup>அருளிச்செய்த</sup>

# விடுவெண்பா மூலமும் - பழையவுரையும்.

 கீடும் ஒளியும் நிறையிருளும் ஓரிடத்துக் கூடல் அரிது கொடுவிணயேன்—பாடிதன்முன் ஒன்றவார் சோலே உயர்மருதச் சம்பந்தா! நின்றவா றெவ்வாறு கீ,

(இதன்பொருள்) — ஃடும் ஒளியும் கிறைை இருளும் ஒர் இடத்து கூடல் அரிது - வீரிர்த பிரகாசமும் நிறைந்த இருளும் ஒர் இடத்தி கில கூடமாட்டாது, கொடு விணமேன் பாடு இதன் முன் - கொடிய வீணமேன்பக்கல் தரிசிப்பதற்குமுன், வார் சோஃல உயர் முதேம் சம்பர்தா ஃ ஒன்ற கின்ற ஆற எ ஆறு - அழகிய சோஃல உயர்க்க மருதுகைக்கு மருதைக்கையில் சீ தவரீர் அடியே விடைத்துப் பொருர்தே கின்றது எப்படி? என்றவாறு.

அந்தகன் கண்ணுக்கு ஆகித்தப் பிரகாசம் வியாத்த மாய் இருக்கையிலேயும் தெரியாதிருந்த தன்மைபோல் என்பதாம்.

உதாரணம்: —சிவஞானபோதம்--- அருக்கனோ் நிற்பினும் அல்லிருளே காணூர்க் - கிருட்கண்ணே பாசத்தார்க் கீசன்'' என்பது கண்டுகோள்க. (சூத்-11. சூர-2, வெ-1.) மலம் ஆன்மாவைச் சகச மாய் மறைத்திருக்கையிலே சிவம் ஆன்மாவைப் பொருந்திரின்றது எப்படி ? என்னும் வினைவுக்கு உதாரணம் :— சிவஞானபோதம் - ் மெய்ஞ்ஞானம் தன்னில் வினேயாத சத்தாதல் " (குத்-7. குர-3, வெ-3.) என்ற பாடத்திலும், சிவதருமோத்தரம் - பரமசிவன் பராசத்தி பல்லுமிர்க்கும் பமின்றிருக்க, விரவுவதேன் இருளெனிற் கேள் வெய்யவழல் பசுமாத்தின், விரவியதே பசுமரமும் வெந்தவல் வெந்துவிழும், பருவமுறக் கரணமுறப் பதியுமுறப் பழுதறவே." என்றபாடத்திலும் கண்டுகொள்க. (1)

 இருளில் ஒளிபுரையும் எய்தும் கலாதி மருளின் ஙிலேயருளும் மானும்—கருவியிவை கீங்கின் இருளாம் கிறைமருதச் சம்பக்தா! சங்குனரு னாலென் பெற.

(இ—ள்.) இருளில் ஒளி புகைபையும் - ஆணுவம் மேலிட்ட காலத்து ஞானம் ஒழிக்து இற்கும், எய்தம் கலோதி மருளின் இல அருஞம் - கலாதிகளேப் பொருர்திய இடத்தும் ஆணுவத்தையே நீலே இறைத்தம், மானும் கருவி இவை நீட்கின் இருள் ஆம் · என் னுடனே கடடிரின்ற கருவி நீட்கின்பொழுது இருளாய் இருந்தது, நிறை மருத சம்பர்தா ஈங்கு உன் அருளால் என் பெற - நிறைந்த மரு நாகர்வாழ் சம்பர்தமாமுளியே! இவ்விடத்து உன் அருளால் பிரயோசனம் என்ன? என்றவாறு.

இதனுல், கேவல சகலக்திலும் அல்ல: சுத்தத்திற பிரயோசனம் என்பது கருக்காகக்கொள்க.

உதாரணம்:—சிவப்பிரகாசம்—(சூத்-6. செ-1.) '' காட்டிடும் கரண மொன்றும்'' என்றபாடத்திற் கண்டுகொள்க. (2)

 புல்லநிவு நல்லுணர்வ தாகா பொதுஞானம் அல்லதில் துள்ளதெனில் அந்நியமாம்— தொல்லேயிருள் ஊனமலே யாவா றுயர்மருதச் சம்பந்தா! ஞானமலே யாவாய்! நவில்.

(இ—ள்.) புல் அறிவு கல் உணர்வு அது ஆகா பொதுஞானம் அல்லது - செற்றறிவு போறிவாகாது ஞானம் அல்லது பொது ஞானம் மூன்றுவிதமாய் இருக்கும், இலது உள்ளது எனில் அந்ரியம் ஆம் - முன்பு இல்லாத சிவஞானம் மலபரிபாகத்திலே உண்டாம் என்னில்! சற்காரியவாதம் ஆகாமல் அந்ரியம் ஆம், தொல்ஃ இருள் ஊணம் மூஃயாவா அ உயர் மருதே சம்பந்தா ஞான மூஃ ஆவாய் கலில் - பழமையாக வருகிற ஆணவைமலத்தின் குற்றத் கிஞுலே மயங்காத முறைமையைையை உயர்ந்த மருதநகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனிவே! மூஃபோல ஞானத்தை உடையைவரே! திருவுளம் பற்றவேணும் என்றவாறு.

இதனுல், ஆன்மஞானம் சிவஞானம் ஆகாது. தக்து வங்களுடைய சபரவக்கைத் இது பொய் என்ற அறிவிக் கிறது சிவஞானம், இப்படி அறிகிற வேற்றமையும் வீட்டு வாய்க்த ஞானமாய் சிற்பது சுத்தம் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம்:—கிவப்பிரகாசம்—(குத்-8, செ-3.) '' தத்துவ மான வற்றின் தன்மைகள் '' என்றபாடத்திலும், சிவஞானசித்தி யார் (குத்-11. அதிகர-2. செய்-11.) ''சிவன்சீவன் என்றிரண்டும் சித்தொன்ரும் என்னில் சிவனருட்சித் திவனருளேச் சேரும் சித்து'' சன்ற பாடத்திலும் கண்டுகொள்க. (3)

4. கனவு கனவென்று காண்பரிதாம் காணில் கனவில் அவைசிறிதும் கண்ணு— முனேவனருள் தானவற்றில் ஒன்கு தடமருதச் சம்பக்தா! யானவத்தை காணுமா றென்.

(இ—ள்.) கணவு கணவு என்று காண்பு அரிது ஆம். கணை விலே நின்று கணைவத் தரிசிக்கப்படாது, காணில் கணைவில் அணைவை சிறிதம் கண்ணு - கணைவிலே காணும் கண்டது என்னில்! நணவில் அந்தக் கேருவிகள் இவ்வாதபடியினுலே காணுவில்ஃ, முஃனவன் அருள்தான் அவற்றில் ஒன்று - அருளிலே நின்று கண்டது என்னில்! அருள் அவத்தைகளில் பொருந்தாது, தடமருத சம்பந்தா யான் அவத்தைதை காணும் ஆறு என் - தடாகம்பொருந்திய மருத நகர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! கான் அவத்கைத்களேத் தரிசிக்கும் படி ஏப்படி? என்றவாறு. இதனுல், சுத்த தத்துவங்களேக்கொண்டு அறிய வேண் டும் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம்:—சிவப்பிரகாசம்- (சூத்-2, செய்-21.) "இத்த கைமை இறையருளால் உயிரறியும்" என்ற பாடத்திற் கண்டு கொள்க. (4)

 அறிவறிந்த தெல்லாம் அசத்தாகு மாயின் குறியிறந்த நின்னுணர்வில் கூடா—பொறிபுலன்கள் தாமா அறியா தடமருதச் சம்பந்தா! யாமார்? அறிவார் இனி.

(இ—ள்.) அறிவு அறிக்தது எல்லாம் அசத்து ஆகும் ஆயின் -என்னுடைய அறிவிஞலே அறியப்பட்ட கெல்லாம் அசத்தாய் அழிக்து போமே ஆயின், குறி இறுக்து கின் உணர்வில் கூடா -வாக்கு மனத்துக்கு எட்டாமல் குறி இறுக்து கிற்கிற தேவரீருடைய ஞானத்திலே பொருத்தப்போகிறதே இல்ஃ, பொறி புலன்கள் தாம் ஆ அறியா - பொறி புலஞ்சிய தக்துவங்கள் தாமாய் அறிய மாட்டா, தடமருத சம்புத்தா யாம் ஆர் அறிவார் இணி - தடாகம் பொருத்திய மருதாகர் வாழ் சம்புத்தமாமுனியே! யான் ஆவைர? அறியப் போகிறது தான் இனி என்றவாறு.

இதனுல், கண்ணுனது இருளோடுகூடி இருளாயும், ஒளியோடுகூடி ஒளியாயும் கின்றது போலப் பாசத்தோடு கூடிப் பாசமாய்கின்ற ஆன்மா அருளோடேகூடிப் பாசம் கீங்கி அருளாய்கிற்கும் என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :-- சிவப்பிரகாசம்- (சூத்-3, செய்-6.) " சத்திது என் றசத்துத்தா னறியாது'' என்றபாடத்திற் கண்டுகொள்க (5)

6. சிற்றறிவு முற்சிதையிற் சேர்வாரின் ரும்சிறி து மற்றதனின் நிற்கிலருள் மன்னுவாம்— துற்றமுகில் மின்கொண்ட சோலே வியன்மருதச் சம்பந்தர ! என்கொண்டு காண்பே? னியான். (இ—ள்.) சிற்றறிவ முன் சிடைகையின் சேர்வார் இன்ற ஆம் -சிற்றறிவ முன்னே கெடுமாயின் பின் அருஃாப் பொருர்தப்போகிற பேர் இல்லு, சிறிது மற்று அதனின் நிற்கில் அருள் மன்னு ஆம் -சிற்றறிவு சொஞ்சமாக நின்றுலும் அருள் பொருர்தாது, துற்ற முகில் மின்கொண்ட சோலு வியன் மருதே சம்பர்தா என் கொண்டு கோண்டேபென் யான் - மேகுக்கள் கெருக்கிய ஆகாயத்தை அளாவிய சோலே சூழ்ந்த வியன் மருதேதகேவோழ் சம்பர்தே மாமுளியே! என்னத்தைக் கொண்டுகொண்டுமன்? யான் என்றவாறு.

இதனுல், சிற்றறிவு கெட்டது மல்ல, முன்போல இருந் ததும் அல்ல; பாசபந்தம் நீங்கித் திருவடியிலே கலந்து கிடக்கும் என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :-சிவஞானசித்தியார்-(சூத்-11, அதி-2. செ-10) "செம்பிரத குளிகையினுல் களிம்பற்றுப் பொன்னுய்" என்ற பாடத்திற் கண்டுகோள்க. (6)

 உன்னரிய கின்னுணர்வ தோங்கியக்கால் ஒண்கருவி தன்னளவும் நண்ணரிது தாளுகும்—என்னநிவு தானறிய வாரா தடமருதச் சம்ப்கதா! யாமறிவ தெவ்வா? றினி.

(இ—ன்) உன்ன அரிய நின் உணர்வு அத ஒங்கிய கால் - நிவோத்தற்கு அரிதாகிய தேவரீர் அருள் தோன்றிய காலத்து, ஒண் கருவி தன் அளவும் நண்ண அரிது தான் ஆகும் - அழகு பொருந்திய முப்பத்தாறு தத்துவங்களால்பொருந்தப்படாது, என் அறிவு தான் அறிய வாரா - என்னுடைய பசுஞானத்தாலும் அறியப்படாது, கட மருதை சம்பந்தா யாம் அறிவது எ ஆறு இனி - தடாகம் பொருந்திய மருதைகள்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! அழமையால்கள் அறிகிறது எப்படித்தான்? இனி என்றவாறு.

இதனை, பசுகாணங்களும் சிவகாணமாய், ஆன்மாவும் அருளாய்ப் பொருர்திகின் அறியும் என்பதை பெறப்பட் டது காண்க. உதாரணம் :— சிவப்பிரகாசம்- '' மாயை மா மாயை மாயா '' என்ற பாடத்திற் கண்டுகொள்க.

 அருவேல் உருவன் றுருவேல் அருவன் றிருவேறும் ஒன்றிற் கிசையா—உருவோரில் காணில் உயர்கடந்தைச் சம்பந்தா! கண்டவுடல் பூணுமிறைக் கென்னும்? புகல்.

(இ—ள்.) அருவேல் உரு அன்ற உருவேல் அரு அன்ற இருவேறும் ஒன்றிற்கு இசையா - கர்த்தா திருமேளி அருவம் ஆளுல் உருவம் ஆக மாட்டாது; உருவம் ஆளுல் அருவம் ஆக மாட்டாது; அருவும் உருவும் ஒருபொருளுக்கு இரண்டு தென்மை இசையாது, உரு ஒரில் காணில் உயர் கடுக்கை சம்பர்தா கண்ட உடல் பூணும் இமைறைக்கு என் ஆம் புகல்-திருமேனியை விசாரித்தக் காணில் உயர் கடுக்கை நகேர்வாழ் சம்பர்த மாமுனியே! கொண்ட திருமேனியைப் பூணப்பட்ட கர்த்தாவக்குத் திருமேனி என்னத் திலே உண்டானது? திருவுளம் பற்ற வேண்டும் என்றவாறு.

இதனுல், ஞானத்திலே திருமேனி கொள்ளுவன் என் பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :—சிவஞான சித்தியார் - (சூத்-1, அதி-2, செய்-41) ''மாயைதான் மலத்தைப்பற்றி'' என்ற பாடத்திற் கண்டு கோள்க என்பதாம். (8)

 இருமலத்தார்க் கில்ல உடல்விண்யென் செய்யும் ஒருமலத்தார்க் காரா யுரைப்பேன்— திரிமலத்தார் ஒன்ளுக உள்ளார் உயர்மருதச் சம்பந்தா! அன்ளுகில் ஆமா றருள்.

(இ—ள்.) இரு மலத்தார்க்கு இல்ஃல உடல்வீட்ன என் செய்யும் - இரண்டுமெலம் உடைய பிரளயாகலருக்கு மாபை இல் லாதபடியினுல் உடம்புஇல்ஃல, வீண்பொசிக்கும்படி எப்படி?, ஒரு மலத்தார்க்கு ஆராய் உரைப்பேன் - ஒருமலமுடையை வீஞ்ஞான கலைருக்கு உடை ஆராகச் சொல்ஹுவோம்?, இரிமலத்தார் ஒன்றுக உள்ளார் - மூன் அமைலமுடைய சகலருக்கல்ல வோ ஒன்ருக்உள்ளது, உயர்மருத சம்பர்தா அன்று ஆகில் ஆம் ஆற அருள் - உயர்ந்த மருதாகர்வாழ் சம்பர்த மாமுனியே! அப்படி அல்லவாகில் ஆமாறு அருள் என்றவாறு.

இதனைல், விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலருக்குச் சுத்த மாயையிலே தேகம் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம் :—சிவஞானசித்தியார்— ''வித்தைகள் வித்தை ஈசர் சதாசிவர் என்றிவர்க்கு'' என்றபாடத்திற்கண்டுகொள்க. (9)

10. ஒன்றிரண்டாய் நின் ெருன்றில் ஒர்மையதாம் ஒன்ருக நின்றிரண்டாம் என்னிலுயிர் நேராகும்- துன்றிருந்தார் தாங்கியவாழ் தண்கடந்தைச் சம்பந்தா! யாளுகி ஓங்கியவா றெவ்வா? றுரை.

(இ—ள்.) ஒன்று இரண்டு ஆய் நின்று ஒன்றில் ஒர்மையத ஆம் - ஒருபொருள் விவகாரத்திலே இரண்டாய்கின்று ஒன்ரும் என்னில் ஒன்று பொருர்தமாட்டாது, ஒன்ருக கின்று இரண்டாம் என்னில் உயிர் கேர் ஆகும் - இரண்டாய்நின்று ஒன்றும் என்னில் ஒன்றிலே ஒன்று அழிந்து போம், துன்று இருந்தார் தாங்கிய வாழ் தேண் கடந்தை செம்பர்தா யான் ஆகி ஒங்கிய ஆறு எ ஆறு உரை -ஞானத்தைப் பொருர்தின பெரியோரால் தாங்கி வாழப்பட்ட குளிர்ந்த கடந்தைகைகுள்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! யான் சிவம் ஆகி ஒங்கின முறைமைமையைத் இருவுளம் பற்று வேணும் என்றவாறு.

இதனுல், ஆணவத்தைப் பொருந்தின ஆன்மாவைப் போல என்பது பெறப்பட்டது காண்க.

உதாரணம் :—சிவப்பிரகாசம்- (சூத்-10. Gச-8) ''ஒன்றிரண் டோகி ஒன்றின் ஒருமையாம்'' என்ற பாடத்திற் கண்டுகொள்க. (10)

11. காண்பானும் காட்டுவதும் காண்பதுவும் நீத் துண்மை காண்பார்கள் நன்முத்தி காணர்கள்—காண்பானும் காட்டுவதும் காண்பதுவும் தண்கடந்தைச் சம்பந்தன் வாட்டுகெறி வாரா தவர். (இ—ன்.) காண்பானும் காட்டுவதம் காண்பதுவும் நீத்து உண்டை கொண்பார்கள் - காண்கிற ஆன்மாவும் காட்டுகிற சிவனும் காணப்படுகிற பொருளேயும்வீட்டு உண்மையைத் தரிசிப்பார்கள் என்னில் எல் முத்தி காணர்கள் · கல்ல முத்தியைக் காணர்கள், காண்பானும் காட்டுவதம் காண்பதுவும் தண் கடக்தை சம்பர்தன் வாட்டும் செறி வாராதவர் - ஆஞல் காணுகிறவனும் காட்டுகிற வனும் காணப்படுகிற பொருளும் ஆகவோ காண்பார்கள் என்னில், அப்படிக் காணுகிறவர்களும் குளிர்ச்சி பொருந்தின கடந்தை கேர் வாழ் சம்பர்த மாமுனி வாட்டும்வழி வாராதவர் என்றவாறு.

இதனுல், ஞா அரு ஞானம் ஞேயம் என்கிற சங்கற்பண களே விட்டு ஒன்றுகச் சிவன் இயல்பின் உணருகிற ஞானமே பெறவேணும் என்பது பெறப்பட்டது.

உதாரணம் :— சிவஞானசித்தி | குத்-8, அதி-2, செய்-22) ''சன்மார்க்கம் சகலகல் புராண வேத சாத்திரங்கள்'' என்றபாடத் திற் கண்டு கொள்க. (11)

12. ஒன்றின் நுகர்வதிவன் ஊணும் உறுதொழிலும் என்றும் இடையில் இடமில்லே—ஒன்றித் தெரியா அருண்மருதச் சம்பந்தா! சேர்ந்து பிரியாவா றெவ்வாறு? பேசு.

(இ—ள்.) சர்வ வியாபியாய் இருக்கையிலேயும் தோன்முத கிருபை பொருந்திய மருதககர்வாழ் சம்பந்த மாமுனியே! தேவரீர் கிருவடியைச்சேர்ந்து பிரியாமல் போகங்களேப்புசிக்கும் முறைமை கிருவுளம்பற்றவேணும் என்றவாறு.

இதனைல், அவன் செர்வ கியோபி ஆகையினுதாம் இவன் சதிந்தா ஈனன் ஆகையின்தொம் அவனே போகங்களேப் புசிப் பிக்கிறவன் என்பது பெறப்படுதல் காண்க.

உதாரணம் :—திருவருட்பயன் -95. '' அவண்யகன் றெங்கின் ரும் ஆங்கவ⊚ம் எங்கும் - இவண்யொழிக் துண்டாதல் இல்.'' எனவும், சிவஞானபோதம்⊸ (சூத்-1!, அதிகர-1, வார்த்திகப் பொழிப்புரை) '' சண்டு. இவ் வான்மாக்கள் அவண்பின்றியமைந்து ஒன்றையும் வீடப்பா ஆகலான். அவனும் அவற்றது வீடயத்தை உணரும் '' எனவும், உண்மை நேறிவிளக்கம்— (செய்-6.) 'பாதகங் கள் செய்திடினும் கொலே களவு கள்ளுப் '' எனவும் வரும் பாடத் தினும் கண்டுகொள்க.

13. அருளால் உணர்வார்க் ககலாத செம்மைப் பொருளாகி கிற்கும் பொருக்தித்—தெருளா விஞவெண்பா உண்மை விஞவாரேல் ஊமன் கனவின்பால் எய்துவிக்கும் காண்.

(இ—ன்.) அருளால் உணர்வார்க்கு அகலாத செம்மைம் பொருள் ஆகி கிற்கும் பொருந்தி - ஆசாரியன் அதுக்கொகம் பெற்ற ஞோனவான்களுக்கு விட்டு நீங்கி மூலவு வராமல் செம்மைப்பொரு னாகவே பொருந்திரிற்கும், தெருளா விஞுவெண்பா உண்மை விஞுவாரேல் ஊமன் கஞுவின் பால் எய்துவிக்கும் காண் - அறியத் தக்கதாக விஞுவெண்பாவின் உண்மையை விஞுவி அறியாதபேர் ஊமன் கஞுவிலே பால் குடித்ததுக்கு ஒக்கும் என்றவாறு.

இதனுல், ஞானமிகு தியுடையோர்க்குச் சத்தியமாகவே தோன்றும், அல்லாதபேர் எத்தின சாத்திரம் படித்தாலும் விஞவெண்பாப் பாராரின் ஊமன் களுவிலே பால் குடித் ததிபால் ஒன்றும் தெரியாது என்பது பெறப்பட்டமை காண்க.

மெய்கண்ட சந்ததியில் திருவாவடுதுறை நமச்சிவாயமூர்த்தி மரபில் வேலப்ப பண்டாரம் அருக்கிரகம் பெற்ற நமச்சிவாயத் தம்பிரான் சாகிவாகன சகாத்தம் 1600-க்குமேல் செல்லாதின்ற பிங்களளு வைகாசிமீ (கி-பி. 1678)ல் செய்த விடுவெண்பாவுரை முற்றிற்று

வினுவேண்பா மூலமும்,

நமச்சிவாயத்தம்பிரான் உரையும் முற்றுப்பெற்றது. திருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம். திருச்சிற்றம்பலம்.

